
 

 

 

 

 

 

Intervista con il Superiore generale  
della Fraternità Sacerdotale San Pio X 

«Suprema lex, salus animarum» 

«“La legge suprema è la salvezza delle anime.” È da questo principio superiore  
che dipende, in ultima analisi, la legittimità del nostro apostolato.» 

1. FSSPX.Attualità: Reverendo Superiore generale, lei ha appena annunciato pubblicamente la sua 
intenzione di procedere a consacrazioni episcopali per la Fraternità San Pio X il prossimo 1º 
luglio. Perché aver fatto questo annuncio oggi, 2 febbraio? 

Don Davide Pagliarani: La festa della Purificazione della Beatissima Vergine è molto significativa nella 
Fraternità. È il giorno in cui i candidati al sacerdozio rivestono la talare. La Presentazione di Nostro Signore 
al Tempio, che celebriamo oggi, ricorda loro che la chiave della loro formazione e della loro preparazione 
agli Ordini risiede nel dono di sé, che passa attraverso le mani di Maria. È una festa mariana di estrema 
importanza, poiché, annunciando alla Madonna una spada di dolore, Simeone mostra chiaramente il suo 
ruolo di corredentrice accanto al suo divin Figlio. La si vede associata a Nostro Signore fin dall’inizio della 
sua vita terrena e fino al compimento del suo sacrificio sul Calvario. Allo stesso modo, la Madonna 
accompagna il futuro sacerdote nella sua formazione e durante tutta la sua vita: è lei che continua a formare 
Nostro Signore nella sua anima. 

2. Questo annuncio è stato preceduto da varie voci negli ultimi mesi, in particolare dopo la morte 
di mons. Tissier de Mallerais, nell’ottobre 2024. Perché ha atteso fino ad ora? 

Come a suo tempo mons. Lefebvre, la Fraternità ha sempre avuto la preoccupazione di non precedere la 
Provvidenza, ma di seguirla, lasciandosi guidare dalle sue indicazioni. Una decisione di tale importanza non 
può essere presa con leggerezza né nella precipitazione. Si tratta di un mezzo estremo, proporzionato a 
una necessità che deve essere reale ed essa stessa estrema. La semplice esistenza di una necessità per il 
bene delle anime non significa che, per rispondervi, qualunque iniziativa sia di per sé giustificata. 

In particolare, poiché si tratta di una questione che riguarda evidentemente l’autorità suprema della 
Chiesa, era necessario intraprendere anzitutto un passo presso la Santa Sede – cosa che abbiamo fatto – e 
attendere un termine ragionevole per permetterle di rispondere. Non è una decisione che avremmo potuto 
prendere senza manifestare concretamente il nostro riconoscimento dell’autorità del Santo Padre. 

3. Nella sua omelia, lei ha detto di aver scritto al Papa. Potrebbe dirci qualcosa di più? 

La scorsa estate ho scritto al Santo Padre per chiedergli un’udienza. Non avendo ricevuto risposta, gli ho 
scritto una nuova lettera alcuni mesi più tardi, in modo semplice e filiale, senza nascondergli nulla delle 
nostre necessità. Ho menzionato le nostre divergenze dottrinali, ma anche il nostro sincero desiderio di 



 

2 

servire incessantemente la Chiesa cattolica, poiché siamo servitori della Chiesa nonostante il nostro statuto 
canonico non riconosciuto. 

A questa seconda lettera ci è giunta alcuni giorni fa una risposta da Roma, da parte del cardinal Fernández. 
Purtroppo, essa non prende in alcuna considerazione la proposta che abbiamo formulato e non propone 
nulla che risponda alle nostre richieste. 

Questa proposta, tenuto conto delle circostanze del tutto particolari in cui si trova la Fraternità, consiste 
concretamente nel chiedere che la Santa Sede accetti di lasciarci continuare temporaneamente nella 
nostra situazione di eccezione, per il bene delle anime che si rivolgono a noi. Abbiamo promesso al Papa 
di spendere tutte le nostre energie per la salvaguardia della Tradizione e per fare dei nostri fedeli dei veri 
figli della Chiesa. Mi sembra che una tale proposta sia al tempo stesso realistica e ragionevole, e che 
potrebbe, di per sé, essere accettata dal Santo Padre. 

4. Ma allora, se non ha ancora ricevuto questo assenso, perché ritiene di dover comunque procedere 
a consacrazioni episcopali? 

Si tratta di un mezzo estremo, proporzionato a una necessità reale e anch’essa estrema. Certamente, la 
semplice esistenza di una necessità per il bene delle anime non significa che, per rispondervi, qualsiasi 
iniziativa sia automaticamente giustificata. Ma nel nostro caso, dopo un lungo periodo di attesa, di 
osservazione e di preghiera, ci sembra di poter dire oggi che lo stato oggettivo di grave necessità in cui si 
trovano le anime, la Fraternità e la Chiesa esige una tale decisione. 

Con l’eredità che ci ha lasciato papa Francesco, le ragioni di fondo che avevano già giustificato le 
consacrazioni del 1988 sussistono ancora pienamente e appaiono anzi, sotto molti aspetti, di rinnovata 
acutezza. Il Concilio Vaticano II rimane più che mai la bussola che guida gli uomini di Chiesa, e 
verosimilmente essi non prenderanno un’altra direzione in un prossimo futuro. Le grandi linee che già si 
delineano per il nuovo pontificato, in particolare attraverso l’ultimo concistoro, non fanno che confermarlo: 
vi si vede una determinazione esplicita a mantenere la linea di Francesco come un cammino irreversibile 
per tutta la Chiesa. 

«Abbiamo promesso al Papa di spendere tutte le nostre energie per la salvaguardia 
della Tradizione e per fare dei nostri fedeli dei veri figli della Chiesa.» 

È triste constatarlo, ma è un fatto: in una parrocchia ordinaria i fedeli non trovano più i mezzi necessari 
per assicurare la loro salvezza eterna. Ciò riguarda in particolare la predicazione integrale della verità e 
della morale cattoliche, nonché l’amministrazione dei sacramenti così come la Chiesa li ha sempre 
amministrati. In questo consiste lo stato di necessità. In questo contesto critico, i nostri vescovi avanzano 
in età e, con la crescita continua dell’apostolato, non sono più in grado di rispondere alle richieste dei fedeli 
nel mondo intero. 

5. In che modo ritiene che il concistoro del mese scorso confermi la direzione intrapresa da papa 
Francesco? 

Il cardinal Fernández, a nome di papa Leone, ha invitato la Chiesa a ritornare all’intuizione fondamentale 
di Francesco, espressa in Evangelii gaudium, la sua enciclica chiave: semplificando un po’, si tratta di 
ridurre l’annuncio del Vangelo alla sua espressione primitiva ed essenziale, in formule molto concise e 
incisive – il «kerygma» –, in vista di una «esperienza», di un incontro immediato con Cristo, lasciando da 
parte tutto il resto, per quanto prezioso possa essere – concretamente, l’insieme degli elementi della 
Tradizione, considerati come accessori e secondari. È questo metodo di nuova evangelizzazione che ha 
prodotto il vuoto dottrinale caratteristico del pontificato di Francesco, fortemente avvertito da un intero 
settore della Chiesa. 

Certo, in questa prospettiva occorre sempre preoccuparsi di fornire risposte nuove e adeguate alle 
questioni che emergono; ma tale compito deve realizzarsi attraverso la riforma sinodale, e non mediante la 
riscoperta delle risposte classiche e sempre valide offerte dalla Tradizione della Chiesa. È in questo modo, 
nel «soffio dello Spirito» di questa riforma sinodale, che Francesco è stato capace di imporre all’intera 



 

3 

Chiesa decisioni catastrofiche, come quella che autorizza la comunione dei divorziati risposati o la 
benedizione delle coppie dello stesso sesso. 

In sintesi: mediante il «kerygma» si isola l’annuncio del Vangelo da tutto il corpus della dottrina e della 
morale tradizionali; e mediante la sinodalità si sostituiscono le risposte tradizionali con decisioni aleatorie, 
facilmente assurde e dottrinalmente ingiustificabili. Lo stesso cardinal Zen ritiene che questo metodo sia 
manipolatorio e che attribuirlo allo Spirito Santo sia blasfemo. Temo, purtroppo, che egli abbia ragione. 

6. Lei parla di servizio alla Chiesa, ma nella pratica la Fraternità può dare l’impressione di sfidare 
la Chiesa, soprattutto se si prendono in considerazione consacrazioni episcopali. Come lo spiega 
al Papa? 

Serviamo la Chiesa anzitutto servendo le anime. Questo è un fatto oggettivo, indipendentemente da 
qualsiasi altra considerazione. La Chiesa, fondamentalmente, esiste per le anime: ha come fine la loro 
santificazione e la loro salvezza. Tutti i bei discorsi, i dibattiti più diversi, i grandi temi su cui si discute o 
si potrebbe discutere, non hanno alcun senso se non hanno come obiettivo la salvezza delle anime. È 
importante ricordarlo, perché oggi esiste un pericolo, per la Chiesa, di occuparsi di tutto e di niente. La 
preoccupazione ecologica, per esempio, o l’attenzione ai diritti delle minoranze, delle donne o dei migranti, 
rischiano di far perdere di vista la missione essenziale della Chiesa. Se la Fraternità San Pio X lotta per 
conservare la Tradizione, con tutto ciò che essa comporta, è unicamente perché questi tesori sono 
assolutamente indispensabili per la salvezza delle anime, e perché essa non mira ad altro che a questo: il 
bene delle anime e quello del sacerdozio ordinato alla loro santificazione. 

«In una parrocchia ordinaria, i fedeli non trovano più i mezzi necessari per 
assicurare la loro salvezza eterna. In questo consiste lo stato di necessità.» 

Così facendo, mettiamo al servizio della Chiesa stessa ciò che custodiamo. Offriamo alla Chiesa non un 
museo di cose antiche e polverose, ma la Tradizione nella sua pienezza e nella sua fecondità, la Tradizione 
che santifica le anime, che le trasforma, che suscita vocazioni e famiglie autenticamente cattoliche. In altre 
parole, è per il Papa stesso, in quanto tale, che custodiamo questo tesoro, fino al giorno in cui se ne 
comprenderà nuovamente il valore e in cui un Papa vorrà servirsene per il bene di tutta la Chiesa. Poiché 
è a quest’ultima che la Tradizione appartiene. 

7. Lei parla del bene delle anime, ma la Fraternità non ha una missione sulle anime. Al contrario, 
essa è stata canonicamente soppressa da più di cinquant’anni. A che titolo si può giustificare 
una qualsivoglia missione della Fraternità presso le anime? 

Si tratta semplicemente di una questione di carità. Non vogliamo attribuirci una missione che non abbiamo. 
Ma, allo stesso tempo, non possiamo rifiutarci di rispondere alla miseria spirituale delle anime che, sempre 
più, si trovano perplesse, disorientate, smarrite. Esse chiedono aiuto. E dopo aver cercato a lungo, trovano, 
con profonda gioia, luce e conforto nelle ricchezze della Tradizione della Chiesa, integralmente vissuta. Su 
queste anime abbiamo una vera responsabilità, anche se non siamo investiti di una missione ufficiale: se 
qualcuno vede per strada una persona in pericolo, è tenuto a soccorrerla secondo le proprie possibilità, 
anche se non è né pompiere né poliziotto. 

Il numero delle anime che si sono così rivolte a noi è cresciuto senza cessare nel corso degli anni ed è 
aumentato considerevolmente nell’ultimo decennio. Ignorare i loro bisogni e abbandonarle significherebbe 
tradirle e, con ciò stesso, tradire la Chiesa, poiché, ancora una volta, la Chiesa esiste per le anime e non 
per alimentare discorsi vani e futili. 

Questa carità è un dovere che comanda tutti gli altri. È lo stesso diritto della Chiesa a prevederlo. Nello 
spirito del diritto ecclesiastico, espressione giuridica di questa carità, il bene delle anime viene prima di 
tutto. Esso rappresenta la legge delle leggi, alla quale tutte le altre sono subordinate e contro la quale 
nessuna legge ecclesiastica può prevalere. L’assioma «suprema lex, salus animarum: la legge suprema 
è la salvezza delle anime» è una massima classica della tradizione canonica, ripresa esplicitamente, del 
resto, dal canone finale del Codice del 1983; nello stato di necessità attuale, è da questo principio superiore 



 

4 

che dipende, in ultima analisi, la legittimità del nostro apostolato e della nostra missione presso le anime 
che si rivolgono a noi. Si tratta per noi di un ruolo di supplenza, in nome di questa stessa carità. 

8. È consapevole che l’eventualità di consacrazioni episcopali potrebbe porre i fedeli che ricorrono 
alla Fraternità di fronte a un dilemma: o la scelta della Tradizione integrale con tutto ciò che essa 
comporta, oppure la «piena» comunione con la gerarchia della Chiesa? 

Questo dilemma è in realtà solo apparente. È evidente che un cattolico deve allo stesso tempo custodire 
la Tradizione integrale e la comunione con la gerarchia. Non può scegliere tra questi beni, che sono 
entrambi necessari. 

Ma troppo spesso si dimentica che la comunione si fonda essenzialmente sulla fede cattolica, con tutto ciò 
che essa implica: a cominciare da una vera vita sacramentale e dall’esercizio di un governo che predichi 
questa stessa fede e la faccia mettere in pratica, usando della propria autorità non in modo arbitrario, ma 
realmente in vista del bene spirituale delle anime affidate alle sue cure. 

È proprio per garantire questi fondamenti, queste condizioni necessarie all’esistenza stessa della 
comunione nella Chiesa, che la Fraternità non può accettare ciò che si oppone a tale comunione e la 
snatura, anche quando ciò proviene – paradossalmente – da coloro che esercitano l’autorità nella Chiesa. 

9. Potrebbe fare un esempio concreto di ciò che la Fraternità non può accettare? 

Il primo esempio che mi viene in mente risale all’anno 2019, quando papa Francesco, in occasione della sua 
visita nella penisola arabica, firmò con un imam la famosa Dichiarazione di Abu Dhabi. Egli affermava, insieme 
al capo musulmano, che la pluralità delle religioni sarebbe stata voluta come tale dalla Sapienza divina. 

È evidente che una comunione che si fondasse sull’accettazione di una tale affermazione, o che la 
includesse, non potrebbe essere cattolica, poiché includerebbe un peccato contro il primo comandamento 
e la negazione del primo articolo del Credo. Ritengo che una simile affermazione sia più di un semplice 
errore: è semplicemente inconcepibile. Essa non può essere il fondamento di una comunione cattolica, ma 
piuttosto la causa della sua dissoluzione. Penso che un cattolico dovrebbe preferire il martirio piuttosto 
che accettare una tale affermazione. 

10. In tutto il mondo la presa di coscienza degli errori denunciati da lungo tempo dalla Fraternità 
sta progredendo, in particolare su internet. Non sarebbe opportuno lasciare che questo movimento 
si sviluppi, facendo fiducia alla Provvidenza, piuttosto che intervenire con un gesto pubblico forte 
come delle consacrazioni episcopali? 

Questo movimento è certamente positivo e incoraggiante. Esso illustra senza dubbio la fondatezza di ciò 
che la Fraternità difende, e vi è motivo di sostenere questa diffusione della verità con tutti i mezzi esistenti. 
Detto questo, si tratta di un movimento che ha i suoi limiti, poiché la battaglia della fede non può ridursi 
né esaurirsi in discussioni e prese di posizione che hanno come teatro il web o i social network. 

La santificazione di un’anima dipende certamente da una professione di fede autentica, ma questa deve 
sfociare in una vera vita cristiana. Ora, la domenica le anime non hanno bisogno di consultare una 
piattaforma internet: hanno bisogno di un sacerdote che le confessi e le istruisca, che celebri per loro la 
santa Messa, che le santifichi realmente e le conduca a Dio. Le anime hanno bisogno di sacerdoti. Ora, per 
avere sacerdoti, occorrono dei vescovi. Non degli «influencer». In altre parole, occorre tornare al reale, 
cioè al reale delle anime e delle loro necessità oggettive e concrete. Le consacrazioni episcopali non hanno 
altra finalità che garantire, per i fedeli legati alla Tradizione, l’amministrazione del sacramento della 
Confermazione, dell’Ordine e di tutto ciò che ne consegue. 

11. Non pensa che, nonostante le sue buone intenzioni, la Fraternità possa in qualche modo finire 
per identificarsi essa stessa con la Chiesa, o attribuirsi un ruolo insostituibile? 

In nessun modo la Fraternità pretende di sostituirsi alla Chiesa o di assumerne la missione; al contrario, 
essa conserva una profonda consapevolezza di esistere unicamente per servirla, fondandosi 
esclusivamente su ciò che la Chiesa stessa ha sempre e universalmente predicato, creduto e praticato. 

La Fraternità è altresì profondamente consapevole che non è essa a salvare la Chiesa, poiché unicamente 
Nostro Signore custodisce e salva la sua Sposa, Lui che non cessa mai di vigilare su di lei. 



 

5 

La Fraternità è semplicemente, in circostanze che non ha scelto, un mezzo privilegiato per rimanere fedeli 
alla Chiesa. Attenta alla missione della sua Madre, che per venti secoli ha nutrito i suoi figli con la dottrina 
e i sacramenti, la Fraternità si consacra filialmente alla conservazione e alla difesa della Tradizione 
integrale, adottando i mezzi di una libertà senza eguali per restare fedele a tale eredità. Secondo 
l’espressione di mons. Lefebvre, la Fraternità non è che un’opera «della Chiesa cattolica, che continua a 
trasmettere la dottrina»; il suo ruolo è quello di un «fattorino che porta una lettera». E non desidera altro 
che vedere tutti i pastori cattolici unirsi ad essa nel compimento di questo dovere. 

12. Torniamo al Papa. Ritiene realistico pensare che il Santo Padre possa accettare, o almeno 
tollerare, che la Fraternità consacri dei vescovi senza mandato pontificio? 

Un Papa è anzitutto un padre. In quanto tale, egli è capace di discernere un’intenzione retta, una volontà 
sincera di servire la Chiesa e, soprattutto, un vero caso di coscienza in una situazione eccezionale. Questi 
elementi sono oggettivi e tutti coloro che conoscono la Fraternità possono riconoscerli, anche senza 
necessariamente condividere le sue posizioni. 

13. Questo è comprensibile in teoria. Ma pensa che, concretamente, Roma possa tollerare una tale 
decisione da parte della Fraternità? 

Il futuro resta nelle mani del Santo Padre e, ovviamente, della Provvidenza. Tuttavia, occorre riconoscere 
che la Santa Sede è talvolta capace di mostrare un certo pragmatismo, e pure una flessibilità sorprendente, 
quando è convinta di agire per il bene delle anime. 

Prendiamo il caso, quanto mai attuale, delle relazioni con il governo cinese. Nonostante un vero e proprio 
scisma della Chiesa patriottica cinese; nonostante una persecuzione ininterrotta della Chiesa del silenzio, 
fedele a Roma; nonostante accordi regolarmente rinnovati e poi disattesi dal governo cinese: nel 2023 papa 
Francesco ha approvato a posteriori la nomina del vescovo di Shanghai da parte delle autorità cinesi. Più 
recentemente, papa Leone XIV ha a sua volta finito per accettare a posteriori la nomina del vescovo di 
Xinxiang, designato nello stesso modo durante la vacanza della Sede Apostolica, mentre il vescovo fedele 
a Roma, più volte imprigionato, era ancora in carica. In entrambi i casi si tratta, evidentemente, di prelati 
filogovernativi, imposti unilateralmente da Pechino con l’obiettivo di controllare la Chiesa cattolica cinese. 
Va sottolineato che non si tratta qui di semplici vescovi ausiliari, bensì di vescovi residenziali, ossia di 
pastori ordinari delle rispettive diocesi (o prefetture), dotati di giurisdizione sui sacerdoti e sui fedeli locali. 
A Roma si sa benissimo con quale scopo questi pastori siano stati scelti e imposti unilateralmente. 

«La Fraternità San Pio X non mira ad altro che a questo: il bene delle anime  
e quello del sacerdozio ordinato alla loro santificazione.» 

Il caso della Fraternità è ben diverso: per quanto ci riguarda, non si tratta evidentemente di favorire un 
potere comunista o anticristiano, ma unicamente di salvaguardare i diritti di Cristo Re e della Tradizione 
della Chiesa, in un momento di crisi e di confusione generale in cui essi risultano gravemente compromessi. 
Le intenzioni e le finalità non sono ovviamente le stesse. Il Papa lo sa. Inoltre, il Santo Padre sa 
perfettamente che la Fraternità non intende in alcun modo attribuire ai propri vescovi una qualche 
giurisdizione, il che equivarrebbe a creare una Chiesa parallela. 

Francamente, non vedo come il Papa potrebbe temere un pericolo maggiore per le anime dalla parte della 
Fraternità piuttosto che dalla parte del governo di Pechino. 

14. Ritiene che, per quanto riguarda la Messa tradizionale, la necessità delle anime sia oggi grave 
quanto nel 1988? Dopo le vicissitudini conosciute dal rito di san Pio V, la sua “liberazione” da 
parte di Benedetto XVI nel 2007, le restrizioni imposte da Francesco nel 2021… in quale direzione 
ci si avvia con il nuovo Papa? 

Per quanto mi è dato sapere, papa Leone XIV ha mantenuto una certa discrezione su questo tema, che 
suscita una grande attesa nel mondo conservatore. Tuttavia, molto recentemente è stato reso pubblico un 
testo del cardinal Roche sulla liturgia, inizialmente destinato ai cardinali partecipanti al concistoro del 
mese scorso. E non vi è motivo di dubitare che esso corrisponda, nelle sue linee essenziali, all’orientamento 



 

6 

voluto dal Papa. Si tratta di un testo molto chiaro e, soprattutto, logico e coerente. Purtroppo, esso si fonda 
su una premessa falsa. 

Concretamente, questo testo, in perfetta continuità con Traditionis custodes, condanna il progetto 
liturgico di papa Benedetto XVI. Secondo quest’ultimo, il rito antico e quello nuovo sarebbero due forme 
sostanzialmente equivalenti, che esprimono comunque la stessa fede e la stessa ecclesiologia e che, di 
conseguenza, potrebbero arricchirsi reciprocamente. Preoccupato per l’unità della Chiesa, Benedetto XVI 
ebbe quindi a cuore di promuovere la coesistenza dei due riti e pubblicò nel 2007 il Summorum 
Pontificum. Provvidenzialmente, ciò permise a molti la riscoperta della Messa di sempre, ma col tempo 
provocò pure un movimento di messa in discussione del nuovo rito; questo movimento fu percepito come 
molto problematico e, nel 2021, Traditionis custodes cercò di arginarlo. 

Fedele a Francesco, il cardinal Roche promuove a sua volta l’unità della Chiesa, ma secondo un’idea e con 
mezzi diametralmente opposti a quelli di Benedetto XVI: pur mantenendo l’affermazione di una continuità 
tra i riti attraverso la riforma, egli si oppone fermamente alla loro coesistenza. Vi vede una fonte di 
divisione, una minaccia per l’unità, che occorre superare tornando a una autentica comunione liturgica: «il 
bene primario dell’unità della Chiesa non si raggiunge “congelando” la divisione, ma ritrovandoci tutti nella 
condivisione di ciò che non può che essere condiviso». Nella Chiesa «sommamente conviene che uno solo 
sia il rito» in piena sintonia con il senso più vero della Tradizione. 

Principio giusto e coerente, poiché la Chiesa, avendo una sola fede e una sola ecclesiologia, non può avere 
che una sola liturgia che le esprima adeguatamente… Ma principio applicato in modo errato, poiché, 
coerentemente con la nuova ecclesiologia postconciliare, il cardinal Roche concepisce la Tradizione come 
evolutiva e il nuovo rito come sua unica espressione vivente per il nostro tempo; il valore del rito tridentino 
non può dunque che essere considerato superato, e il suo uso, al massimo, una «concessione», «in alcun 
modo una sua promozione». 

Che vi sia dunque una «divisione» e un’incompatibilità attuale tra i due riti: questo appare ormai più chiaro. 
Ma non ci si inganni: l’unica liturgia che esprime adeguatamente, in modo immutabile e non evolutivo, la 
concezione tradizionale della Chiesa, della vita cristiana e del sacerdozio cattolico è quella di sempre. Su 
questo punto, l’opposizione della Santa Sede sembra più che mai irrevocabile. 

15. Il cardinal Roche ha comunque l’onestà di riconoscere che sussistono ancora alcuni problemi 
nell’attuazione della riforma liturgica. Pensa che ciò possa condurre a una presa di coscienza dei 
limiti di questa riforma? 

È interessante constatare che, dopo sessant’anni, si ammette ancora una reale difficoltà nell’applicazione 
della riforma liturgica, della quale si dovrebbe poter scoprire la ricchezza: è un ritornello che si sente da 
sempre, ogni volta che si affronta questo argomento, e che il testo del cardinal Roche non elude. Ma invece 
di interrogarsi sinceramente sulle carenze intrinseche della nuova Messa e, dunque, sul fallimento globale 
di questa riforma; invece di prendere atto del fatto che le chiese si svuotano e che le vocazioni 
diminuiscono; invece di chiedersi perché il rito tridentino continui ad attirare tante anime… il cardinal 
Roche non vede come unica soluzione che una urgente formazione preliminare dei fedeli e dei seminaristi. 

Senza rendersene conto, egli entra così in un circolo vizioso: infatti è la liturgia stessa che dovrebbe formare 
le anime. Per quasi duemila anni, le anime, spesso analfabete, sono state edificate e santificate dalla liturgia 
stessa, senza bisogno di alcuna formazione previa. Non riconoscere l’incapacità intrinseca del Novus Ordo 
di edificare le anime, esigendo ancora una migliore formazione, mi sembra essere il segno di un 
accecamento irrimediabile. Si giunge così a paradossi sconcertanti: la riforma è stata voluta proprio per 
favorire la partecipazione dei fedeli; ora questi hanno abbandonato in massa la Chiesa, perché questa 
liturgia insipida non ha saputo nutrirli; e tutto ciò non avrebbe nulla a che fare con la riforma stessa! 

16. Oggi, in molti Paesi, gruppi esterni alla Fraternità beneficiano ancora dell’uso del Messale del 1962. 
Tali possibilità non esistevano quasi affatto nel 1988. Non potrebbero costituire, per il momento, 
un’alternativa sufficiente, rendendo premature nuove consacrazioni episcopali? 

La domanda che dobbiamo porci è la seguente: queste possibilità corrispondono davvero a ciò di cui la 
Chiesa e le anime hanno bisogno? Rispondono in modo sufficiente alla necessità delle anime? 



 

7 

È innegabile che, laddove venga celebrata la Messa tradizionale, è il vero rito della Chiesa che risplende, 
con quel profondo senso del sacro che non si ritrova nel nuovo rito. Tuttavia, non si può fare astrazione 
dal contesto nel quale tali celebrazioni hanno luogo. Ora, indipendentemente dalla buona volontà degli uni 
o degli altri, il quadro appare chiaro, soprattutto a partire da Traditionis custodes, come confermato dal 
cardinal Roche: si tratta di una Chiesa nella quale l’unico rito ufficiale «normale» è quello di Paolo VI. La 
celebrazione del rito di sempre avviene pertanto sotto un regime che è quello dell’eccezione: gli aderenti 
a questo rito ricevono, per benevola concessione, delle deroghe che permettono loro di celebrarlo, ma tali 
concessioni si inseriscono in una logica che è quella della nuova ecclesiologia e presuppongono dunque 
che la nuova liturgia rimanga il criterio della pietà dei fedeli e l’autentica espressione della vita della Chiesa. 

17. Perché considera che non si può fare astrazione da questo quadro di eccezione? Non si compie del 
bene nonostante tutto? Quali conseguenze concrete sarebbero da deplorare? 

Da questa situazione derivano almeno tre conseguenze nocive. La più immediata è quella di una profonda 
fragilità strutturale. I sacerdoti e i fedeli che godono di determinati privilegi che consentono loro l’uso della 
liturgia tridentina vivono nell’angoscia del domani: un privilegio non è un diritto. Finché l’autorità li tollera, 
possono svolgere la loro pratica religiosa senza essere disturbati. Ma non appena l’autorità formula 
determinate esigenze, impone condizioni o revoca improvvisamente, per una ragione o per un’altra, le 
autorizzazioni concesse, sacerdoti e fedeli si ritrovano in una situazione di conflitto, senza alcun mezzo per 
difendersi e garantire efficacemente quegli aiuti tradizionali che le anime hanno diritto di attendersi. Ora, 
come evitare in modo duraturo tali casi di coscienza, quando tra due concezioni inconciliabili della vita 
della Chiesa, incarnate in due liturgie incompatibili, una gode di diritto di cittadinanza mentre l’altra è 
soltanto tollerata? 

In secondo luogo – ed è probabilmente più grave – non viene più compresa la ragione dell’attaccamento di 
questi gruppi alla liturgia tridentina, compromettendo gravemente i diritti pubblici della Tradizione della 
Chiesa e, con ciò, il bene delle anime. Infatti, se la Messa di sempre può accettare che la Messa moderna 
sia celebrata in tutta la Chiesa e se per sé non rivendica che un privilegio particolare, legato a una 
preferenza o a un carisma proprio, come comprendere che questa Messa di sempre si opponga in modo 
irrimediabile alla Messa nuova, rimanga l’unica vera liturgia di tutta la Chiesa e che nessuno possa essere 
impedito di celebrarla? Come comprendere che la Messa di Paolo VI non possa essere riconosciuta, perché 
costituisce un notevole allontanamento dalla teologia cattolica della santa Messa, e che nessuno possa 
essere costretto a celebrarla? E come vengono efficacemente distolte le anime da questa liturgia 
avvelenata, per abbeverarsi alle fonti pure della liturgia cattolica? 

«La Fraternità è semplicemente, in circostanze che non ha scelto,  
un mezzo privilegiato per rimanere fedeli alla Chiesa» 

Infine, conseguenza più remota che deriva dalle due precedenti, la necessità di non compromettere, con 
un comportamento che disturba, una stabilità fragile, riduce molti pastori a un silenzio forzato, quando 
invece sarebbe necessario levarsi contro questo o quell’insegnamento scandaloso che corrompe la fede o 
la morale. La necessaria denuncia degli errori che demoliscano la Chiesa, richiesta dal bene stesso delle 
anime minacciate da questo nutrimento avvelenato, ne risulta paralizzata. Si illumina in privato l’uno o 
l’altro, quando si riesce ancora a discernere la nocività di tale o talaltro errore, ma non è più che un timido 
sussurro, in cui la verità fatica a esprimersi con la libertà richiesta… soprattutto quando si tratta di 
combattere principi tacitamente ammessi. Anche in questo caso sono le anime a non essere più illuminate 
e a essere private del pane della dottrina di cui tuttavia restano affamate: col tempo ciò modifica 
progressivamente le mentalità e conduce poco a poco all’accettazione generale e inconscia delle diverse 
riforme che toccano la vita della Chiesa. Anche verso queste anime la Fraternità sente la responsabilità di 
illuminarle e di non abbandonarle. 

Non si tratta di muovere rimproveri né di giudicare chicchessia, ma di aprire gli occhi e constatare i fatti. 
Ora, siamo costretti a riconoscere che, nella misura in cui l’uso della liturgia tradizionale rimane 
condizionato dall’accettazione almeno implicita delle riforme conciliari, i gruppi che ne beneficiano non 
possono costituire una risposta adeguata alle necessità profonde che conoscono la Chiesa e le anime. Al 
contrario, per riprendere un’idea già espressa, occorre poter offrire ai cattolici di oggi una verità senza 



 

8 

concessioni, servita senza condizionamenti, con i mezzi per viverla integralmente, per la salvezza delle 
anime e il servizio di tutta la Chiesa. 

18. Detto questo, non pensa che Roma possa mostrarsi più generosa in futuro nei confronti della 
Messa tradizionale? 

Non è impossibile che Roma possa adottare in futuro un atteggiamento più aperto, come è già avvenuto 
nel 1988, in circostanze analoghe, quando il messale antico fu concesso ad alcuni gruppi nel tentativo di 
distogliere i fedeli dalla Fraternità. Se ciò dovesse accadere di nuovo, sarebbe una scelta molto politica e 
ben poco dottrinale: il Messale tridentino è destinato esclusivamente ad adorare la maestà divina e a nutrire 
la fede; non può essere strumentalizzato come un dispositivo di aggiustamento pastorale o come una 
variabile di pacificazione. 

Detto questo, una benevolenza più o meno grande non cambierebbe nulla della nocività del quadro 
descritto sopra e, pertanto, non modificherebbe sostanzialmente la situazione. 

D’altra parte, lo scenario è in realtà più complesso: a Roma, papa Francesco e il cardinal Roche hanno ben 
constatato che, ampliando l’uso del Messale di san Pio V, si innesca inevitabilmente una messa in 
discussione della riforma liturgica e del Concilio, in proporzioni fastidiose e soprattutto incontrollabili. È 
dunque difficile prevedere ciò che accadrà, ma il pericolo di un irrigidimento in logiche più politiche che 
dottrinali è reale. 

19. Che cosa vorrebbe dire in modo particolare ai fedeli e ai membri della Fraternità? 

Vorrei dire loro che il momento presente è anzitutto un tempo di preghiera, di preparazione dei cuori, delle 
anime e anche delle intelligenze, al fine di disporsi alla grazia che queste consacrazioni rappresentano per 
tutta la Chiesa. Il tutto nel raccoglimento, nella pace e nella fiducia nella Provvidenza, che non ha mai 
abbandonato la Fraternità e che non la abbandonerà neppure ora. 

20. Spera ancora di poter incontrare il Papa? 

Sì, certamente! Mi sembra estremamente importante poter conferire con il Santo Padre, e vi sono molte 
cose che sarei lieto di condividere con lui, che non ho potuto scrivergli. Purtroppo, la risposta ricevuta da 
parte del cardinal Fernández non prevede un’udienza con il Papa. Essa evoca invece la minaccia di nuove 
sanzioni. 

21. Che cosa farà la Fraternità se la Santa Sede decidesse di condannarla? 

Anzitutto, ricordiamo che, in simili circostanze, eventuali pene canoniche non avrebbero alcun effetto 
reale. 

Tuttavia, se dovessero essere pronunciate, è certo che la Fraternità, senza alcuna amarezza, accetterebbe 
questa nuova sofferenza come ha saputo accettare quelle passate, e la offrirebbe sinceramente per il bene 
della Chiesa stessa. È per la Chiesa che la Fraternità lavora. E non dubita che, se una tale situazione 
dovesse verificarsi, non potrebbe che essere temporanea; poiché la Chiesa è divina e Nostro Signore non 
l’abbandona. 

La Fraternità continuerà dunque a operare al meglio nella fedeltà alla Tradizione cattolica e a servire 
umilmente la Chiesa rispondendo alle necessità delle anime. Continuerà anche a pregare filialmente per il 
Papa, come ha sempre fatto, nell’attesa di poter essere un giorno liberata da eventuali sanzioni ingiuste, 
come avvenne nel 2009. Siamo certi che un giorno le autorità romane riconosceranno con gratitudine che 
queste consacrazioni episcopali avranno contribuito in modo provvidenziale a mantenere la fede, per la 
maggiore gloria di Dio e la salvezza delle anime. 

 

Intervista data a Flavigny-sur-Ozerain il 2 febbraio 2026 
nella festa della Purificazione della Beatissima Vergine 


	Intervista con il Superiore generale  della Fraternità Sacerdotale San Pio X
	«Suprema lex, salus animarum»

