Priesterbruderschaft St. Pius X.
wly
@

oo PX

Interview mat dem Generaloberen
der Priesterbruderschaft St. Pius X.

SSuprema lex, salus animarum®

»Das oberste Gesetz ist das Heil der Seelen. Von diesem tibergeordneten Grundsatz
hangt letztlich die gesamte Rechtmdafsigkeit unseres Apostolates ab.“

1. FSSPX.Aktuell: Hochwiirdigster Herr Generaloberer, Sie haben soeben dffentlich Ihre Absicht
angekiindigt, am kommenden 1. Juli Bischofsweihen fiir die Priesterbruderschaft St. Pius X.
vornehmen zu lassen. Warum haben Sie diese Ankiindigung heute, am 2. Februar, gemacht?

Don Davide Pagliarani: Das Fest der Reinigung der allerseligsten Jungfrau Maria besitzt in der
Bruderschaft eine grofle Bedeutung. Es ist der Tag, an dem die Kandidaten fiir das Priestertum die
Soutane empfangen. Die Darstellung unseres Herrn im Tempel, die wir heute feiern, erinnert sie daran,
dass der Schliissel ihrer Ausbildung und ihrer Vorbereitung auf die Weihen in ihrer Selbsthingabe liegt,
die durch die Hande Mariens geht. Es ist ein auerordentlich wichtiges Marienfest, denn indem Simeon
der Gottesmutter ein Schwert des Schmerzes ankiindigt, zeigt er deutlich ihre Rolle als Miterléserin an
der Seite ihres gottlichen Sohnes. Man sieht sie mit unserem Herrn vereint, vom Beginn seines irdischen
Lebens an bis zur Vollendung seines Opfers auf Golgotha. Ebenso begleitet die Gottesmutter den
zukinftigen Priester in seiner Ausbildung und wiahrend seines ganzen Lebens: Sie ist es, die weiterhin
unseren Herrn in seiner Seele formt.

2. Diese Ankiindigung war in den vergangenen Monaten ein hartndckiges Geriicht, insbesondere seit
dem Tod von Bischof Tissier de Mallerais im Oktober 2024. Warum haben Sie bis jetzt gewartet?

Wie Erzbischof Lefebvre seinerzeit ist auch die Bruderschaft stets darum bemiiht, der Vorsehung nicht
zuvorzukommen, sondern ihr zu folgen, indem sie sich von ihren Hinweisen leiten lisst. Eine so
bedeutende Entscheidung kann nicht leichtfertig oder iiberstiirzt getroffen werden. Es handelt sich um
ein duflerstes Mittel, das einer Notwendigkeit entsprechen muss, die ihrerseits real und ebenfalls von
auRerster Natur ist. Die blofRe Existenz einer Notwendigkeit zum Wohl der Seelen bedeutet noch nicht,
dass jede beliebige Initiative zu ihrer Behebung von vornherein gerechtfertigt wére.

Insbesondere, da es sich um eine Angelegenheit handelt, die offensichtlich die hochste Autoritit der
Kirche betrifft, war es notwendig, zunédchst einen Schritt an den Heiligen Stuhl zu unternehmen — was wir
getan haben — und eine angemessene Frist abzuwarten, um ihm eine Antwort zu ermdoglichen. Es handelt
sich um eine Entscheidung, die wir nicht hatten treffen kénnen, ohne konkret unsere Anerkennung der
Autoritat des Heiligen Vaters zum Ausdruck zu bringen.

3. In Ihrer Predigt sagten Sie, Sie hditten tatsdchlich an den Papst geschrieben. Konnen Sie uns dazu
Ndiheres sagen?

Im vergangenen Sommer habe ich dem Heiligen Vater geschrieben, um eine Audienz zu erbitten. Da ich
keine Antwort erhielt, schrieb ich ihm einige Monate spéter einen weiteren Brief — in einfacher und



ey
©@

kindlicher Weise, ohne ihm irgendetwas von unseren Bediirfnissen zu verbergen. Ich schilderte unsere
lehrméfigen Divergenzen, aber auch unseren aufrichtigen Wunsch, der katholischen Kirche unermiidlich
zu dienen, denn wir sind Diener der Kirche trotz unseres nicht anerkannten kirchenrechtlichen Status.

Auf dieses zweite Schreiben erhielten wir vor einigen Tagen eine Antwort aus Rom, von Kardinal
Fernandez. Leider berticksichtigt diese in keiner Weise den von uns unterbreiteten Vorschlag und bietet
keine Losung an, die unseren Anliegen entspricht.

Dieser Vorschlag besteht angesichts der ganz besonderen Umstinde, in denen sich die Bruderschaft
befindet, konkret in der Bitte an den Heiligen Stuhl, uns voriibergehend den Verbleib in unserer
Ausnahmesituation zu gestatten — zum Wohl der Seelen, die sich an uns wenden. Wir haben dem Papst
versprochen, all unsere Krifte fiir die Bewahrung der Tradition einzusetzen und unsere Glaubigen zu
wahren Sohnen der Kirche zu machen. Mir scheint, dass ein solcher Vorschlag sowohl realistisch als auch
verniinftig ist und an sich die Zustimmung des Heiligen Vaters finden konnte.

4. Wenn Sie diese Zustimmung also noch nicht erhalten haben, warum halten Sie es dennoch fiir
notwendig, zu Bischofsweihen zu schreiten?

Es handelt sich um ein du3erstes Mittel, das einer realen und ebenso duRersten Notwendigkeit entspricht.
Gewiss bedeutet das blof3e Bestehen einer Notwendigkeit zum Wohl der Seelen nicht, dass jede Initiative
zu ihrer Behebung von vornherein gerechtfertigt wiare. Doch in unserem Fall glauben wir nach einer langen
Zeit des Wartens, der Beobachtung und des Gebetes heute sagen zu konnen, dass der objektive Zustand
schwerer Not, in dem sich die Seelen, die Bruderschaft und die Kirche befinden, eine solche Entscheidung
erfordert.

Mit dem Erbe, das uns Papst Franziskus hinterlassen hat, bestehen die grundsitzlichen Erwdgungen, die
bereits die Weihen von 1988 gerechtfertigt haben, weiterhin in vollem Umfang fort und treten in vielerlei
Hinsicht sogar mit erneuerter Dringlichkeit hervor. Das Zweite Vatikanische Konzil bleibt mehr denn je
der Kompass, gemifs dem sich die Kirchenméinner orientieren, und es ist kaum zu erwarten, dass sie in
absehbarer Zeit eine andere Richtung einschlagen. Die grofRen Leitlinien, die sich bereits fiir das neue
Pontifikat abzeichnen, insbesondere durch das letzte Konsistorium, bestétigen dies nur: Man erkennt darin
den ausdriicklichen Willen, die Linie von Papst Franziskus als einen unumkehrbaren Weg fiir die ganze
Kirche beizubehalten.

, Wir haben dem Papst versprochen, all unsere Krdfte fiir die Bewahrung der Tradition
etnzusetzen und unsere Gliubigen zu wahren Sohnen der Kirche zu machen.“

Es ist traurig, dies feststellen zu miissen, aber es ist eine Tatsache: In einer gewohnlichen Pfarrei finden
die Glaubigen nicht mehr die notwendigen Mittel, um ihr ewiges Heil zu sichern. Dies betrifft insbesondere
die vollstandige Verkiindigung der katholischen Wahrheit und Moral sowie die Spendung der Sakramente,
wie die Kirche sie immer vollzogen hat. Darin besteht der Notstand. In diesem kritischen Kontext werden
unsere Bischofe dlter und angesichts des stetigen Wachstums des Apostolates reichen sie nicht mehr aus,
um den Bediirfnissen der Glaubigen in der ganzen Welt gerecht zu werden.

5. Inwiefern, meinen Sie, bestdtigt das Konsistorium des vergangenen Monats die von Papst
Franziskus eingeschlagene Richtung?

Kardinal Fernandez hat im Namen von Papst Leo die Kirche dazu eingeladen, zur grundlegenden Intuition
von Franziskus zuriickzukehren, wie sie in Evangelit gaudium, seiner Schliissel-Enzyklika, zum
Ausdruck kommt: Ein wenig vereinfacht geht es darum, die Verkiindigung des Evangeliums auf ihren
urspriinglichen, wesentlichen Kern zu reduzieren — in sehr knappen und prignanten Formeln, dem
,Kerygma“. Dies geschieht im Hinblick auf eine , Erfahrung®, eine unmittelbare Begegnung mit Christus,
wobei alles Ubrige, so kostbar es auch sein mag, beiseitegelassen wird — konkret die Gesamtheit der
Elemente der Tradition, die als nebenséchlich und sekundar eingestuft werden.

Gerade diese Methode der Neuevangelisierung hat die fiir das Pontifikat von Franziskus charakteristische
lehrméfRige Leere hervorgebracht, die ein ganzer Teil der Kirche stark empfunden hat. Gewiss muss man
sich in dieser Perspektive stets bemiihen, neue und angemessene Antworten auf aufkommende Fragen zu
geben; diese Aufgabe soll jedoch durch die synodale Reform verwirklicht werden und nicht durch die
Wiederentdeckung der klassischen und immer giiltigen Antworten der Tradition der Kirche. Auf diese
Weise, im angeblichen ,Wehen des Geistes“ dieser synodalen Reform, konnte Franziskus der ganzen



ey
v

Kirche katastrophale Entscheidungen auferlegen, wie etwa die Zulassung der Kommunion fiir
wiederverheiratete Geschiedene oder die Segnung gleichgeschlechtlicher Paare.

Zusammengefasst: Durch das ,Kerygma® wird die Verkiindigung des Evangeliums vom gesamten Korpus
der traditionellen Lehre und Moral abgekapselt. Durch die Synodalitit werden die traditionellen
Antworten durch willkiirliche Entscheidungen ersetzt, die leicht absurd und lehrméafig nicht zu
rechtfertigen sind. Kardinal Zen selbst hilt diese Methode fiir manipulativ und die Zuschreibung an den
Heiligen Geist fiir blasphemisch. Ich flirchte leider, dass er recht hat.

6. Sie sprechen vom Dienst an der Kirche, doch in der Praxis kann die Bruderschaft den Eindruck
erwecken, die Kirche herauszufordern, insbesondere wenn Bischofswethen in Betracht gezogen
werden. Wie erkldren Sie dies dem Papst?

Wir dienen der Kirche zuniachst dadurch, dass wir den Seelen dienen. Dies ist eine objektive Tatsache,
unabhéngig von jeder anderen Erwigung. Die Kirche existiert ihrem Wesen nach fiir die Seelen: Ihr Ziel
ist ihre Heiligung und ihre Rettung. Alle schonen Reden, die verschiedenartigen Debatten, die grofden
Themen, iiber die man diskutiert oder diskutieren konnte, haben keinen Sinn, wenn sie nicht auf das Heil
der Seelen ausgerichtet sind. Es ist wichtig, daran zu erinnern, denn heute besteht die Gefahr, dass sich
die Kirche mit allem Moglichen beschéftigt und dabei das Wesentliche aus dem Blick verliert. Die Sorge
um die Okologie etwa oder das Eintreten fiir die Rechte von Minderheiten, von Frauen oder von Migranten
laufen Gefahr, die wesentliche Sendung der Kirche aus dem Auge zu verlieren. Wenn die
Priesterbruderschaft St. Pius X. fiir die Bewahrung der Tradition kimpft, mit allem, was dies einschliefit,
dann einzig und allein deshalb, weil diese Schétze fiir das Heil der Seelen absolut unerlédsslich sind, und
weil sie nichts anderes anstrebt als dies: das Wohl der Seelen und das des Priestertums, das auf ihre
Heiligung hingeordnet ist.

,In einer gewohnlichen Pfarrei finden die Glidubigen nicht mehr die notwendigen
Mittel, um ihr ewiges Heil zu sichern. Darin besteht der Notstand.“

Indem wir so handeln, stellen wir das, was wir bewahren, in den Dienst der Kirche selbst. Wir bieten der
Kirche nicht ein Museum alter und verstaubter Dinge dar, sondern die Tradition in ihrer Fiille und
Fruchtbarkeit, die Tradition, welche die Seelen heiligt und verwandelt, Berufungen und wahrhaft
katholische Familien hervorbringt. Anders gesagt: Gerade fiir den Papst als solchen bewahren wir diesen
Schatz bis zu dem Tag, an dem man seinen Wert wieder verstehen wird und an dem ein Papst sich seiner
zum Wohl der ganzen Kirche bedienen will. Denn die Tradition gehort der Kirche.

7. Sie sprechen vom Wohl der Seelen, doch die Bruderschaft hat keine Sendung fiir die Seelen. I'm
Gegenteil, sie wurde vor iiber fiinfzig Jahren kanonisch aufgehoben. Auf welcher Grundlage ldsst
sich eine Mission der Bruderschaft gegeniiber den Seelen rechitfertigen?

Es handelt sich schlicht und einfach um eine Frage der Nichstenliebe. Wir wollen uns keine Sendung
anmaflen, die wir nicht haben. Zugleich konnen wir uns aber nicht weigern, auf die geistliche Not der
Seelen zu antworten, die sich zunehmend verwirrt, orientierungslos und verloren fiihlen. Sie rufen um
Hilfe. Und nachdem sie lange gesucht haben, finden sie ganz natiirlich in den Reichtiimern der vollstandig
gelebten Tradition der Kirche mit tiefer Freude Licht und Trost. Gegeniiber diesen Seelen tragen wir eine
wirkliche Verantwortung, auch wenn wir keine offizielle Sendung haben: Wenn jemand auf der Strafde eine
Person in Gefahr sieht, ist er verpflichtet, ihr nach Moglichkeit zu Hilfe zu kommen, auch wenn er weder
Feuerwehrmann noch Polizist ist.

Die Zahl der Seelen, die sich auf diese Weise an uns gewandt haben, ist im Laufe der Jahre stetig
gewachsen und hat in den letzten zehn Jahren sogar erheblich zugenommen. Ihre Bediirfnisse zu
ignorieren und sie im Stich zu lassen, wiirde bedeuten, sie zu verraten und damit auch die Kirche selbst
zu verraten; denn noch einmal: Die Kirche existiert fiir die Seelen und nicht, um eitle und fruchtlose
Diskussionen zu nahren.

Diese Nachstenliebe ist eine Pflicht, die alle anderen tiberragt. Das Recht der Kirche selbst sieht dies so
vor. Im Geist des Kirchenrechts, das der juristische Ausdruck dieser Nichstenliebe ist, steht das Wohl der
Seelen iiber allem. Es stellt wahrhaft das Gesetz der Gesetze dar, dem alle anderen untergeordnet sind
und dem keine kirchliche Gesetzgebung entgegenstehen kann. Das Axiom suprema lex, salus animarum
— das oberste Gesetz ist das Heil der Seelen — ist eine klassische Maxime der kanonischen Tradition, die
ausdriicklich im letzten Kanon des Kodex von 1983 aufgegriffen wird. Im gegenwirtigen Notstand hingt
von diesem tibergeordneten Grundsatz letztlich die gesamte RechtméiRigkeit unseres Apostolates und



ey
©@

unserer Sendung gegeniiber den Seelen ab, die sich an uns wenden. Fiir uns handelt es sich um eine
stellvertretende Rolle im Namen eben dieser Néchstenliebe.

8. Sind Sie sich bewusst, dass die Erwdgung von Bischofsweihen die Gldubigen, die sich an die
Bruderschaft wenden, vor ein Dilemma stellen konnte: entweder die Wahl der integralen Tradition
mit allem, was sie bedeutet, oder die ,,volle Gemeinschaft mit der Hierarchie der Kirche?

Dieses Dilemma ist in Wirklichkeit nur scheinbar. Es ist offensichtlich, dass ein Katholik zugleich die
integrale Tradition und die Gemeinschaft mit der Hierarchie bewahren muss. Er kann nicht zwischen
diesen beiden Giitern wéhlen, die beide notwendig sind.

Allzu oft wird jedoch vergessen, dass die Gemeinschaft wesentlich auf dem katholischen Glauben griindet,
mit allem, was dies einschlief3t: angefangen bei einem wirklichen sakramentalen Leben und der Ausiibung
einer Leitungsgewalt, die denselben Glauben verkiindet und zu seiner Verwirklichung anhalt, indem sie
ihre Autoritat nicht willkiirlich, sondern wirklich im Hinblick auf das geistliche Wohl der ihr anvertrauten
Seelen austibt.

Gerade um diese Grundlagen, diese fiir das Bestehen der Gemeinschaft in der Kirche notwendigen
Bedingungen zu gewahrleisten, kann die Bruderschaft nicht akzeptieren, was dieser Gemeinschaft
entgegensteht und sie verfilscht, selbst wenn dies — paradoxerweise — von jenen ausgeht, die in der Kirche
die Autoritit ausiiben.

9. Konnen Sie ein konkretes Beispiel dessen nennen, was die Bruderschaft wicht akzeptieren kann?

Das erste Beispiel, das mir in den Sinn kommt, stammt aus dem Jahr 2019, als Papst Franziskus anlasslich
seines Besuches auf der Arabischen Halbinsel gemeinsam mit einem Imam die bekannte Erklarung von
Abu Dhabi unterzeichnete. Darin erklarte er zusammen mit dem muslimischen Wiirdentréger, die Vielfalt
der Religionen sei als solche von der gottlichen Weisheit gewollt.

Es ist offensichtlich, dass eine Gemeinschaft, die sich auf die Annahme einer solchen Aussage griinden
oder sie einschlieffen wiirde, schlichtweg nicht katholisch wire, denn sie wiirde eine Siinde gegen das
erste Gebot und die Leugnung des ersten Artikels des Glaubensbekenntnisses beinhalten. Ich halte eine
solche Aussage fiir mehr als einen blofden Irrtum. Sie ist schlicht unvorstellbar. Sie kann nicht das
Fundament einer katholischen Gemeinschaft sein, sondern vielmehr die Ursache fiir deren Auflésung. Ich
denke, ein Katholik sollte eher das Martyrium vorziehen, als eine solche Aussage zu akzeptieren.

10. Weltweit nimmt das Bewusstsein fiir die von der Bruderschaft seit Langem angeprangerten
Irrtiimer zu, insbesondere im Internet. Wire es nicht angebracht, dieses Wirken im Vertrauen auf
die Vorsehung sich enlifalten zu lassen, anstatt durch einen starken dffentlichen Akt wie
Bischofsweihen einzugreifen?

Dieses Wirken ist sicherlich positiv, und man kann sich dariiber nur freuen. Es veranschaulicht zweifellos
die Berechtigung dessen, was die Bruderschaft verteidigt, und es ist angezeigt, diese Verbreitung der
Wahrheit mit allen verfiigbaren Mitteln zu férdern. Gleichwohl ist es ein Wirken mit Grenzen, denn der
Glaubenskampf kann sich nicht auf Diskussionen und Stellungnahmen beschrianken oder in ihnen
erschopfen, deren Schauplatz das Internet oder die sozialen Netzwerke sind.

Die Heiligung einer Seele hingt gewiss vom Bekenntnis des authentischen Glaubens ab, dieses muss
jedoch in ein wirklich christliches Leben miinden. Am Sonntag brauchen die Seelen keine
Internetplattform. Sie brauchen einen Priester, der ihnen die Beichte abnimmt und sie unterweist, der fiir
sie die heilige Messe feiert, der sie wahrhaft heiligt und zu Gott fiihrt. Die Seelen brauchen Priester. Und
um Priester zu haben, braucht es Bischofe. Keine |, Influencer”. Anders gesagt: Man muss zur Wirklichkeit
zuriickkehren, das heif3t zur Wirklichkeit der Seelen und ihrer konkreten objektiven Not. Die
Bischofsweihen haben keinen anderen Zweck: fiir die an der Tradition festhaltenden Gliaubigen die
Spendung des Sakramentes der Firmung, der Weihe und alles dessen, was daraus folgt, zu gewahrleisten.

11. Besteht nicht die Gefahr, dass die Bruderschaft trotz guter Absichien in gewisser Weise dazu
kommdt, sich selbst mit der Kirche gleichzusetzen oder sich eine unersetzliche Rolle zuzuschreiben?

In keiner Weise beansprucht die Bruderschaft, sich an die Stelle der Kirche zu setzen oder ihre Sendung
zu iibernehmen; vielmehr bewahrt sie das tiefe Bewusstsein, nur zu bestehen, um der Kirche zu dienen.
Dabei stiitzt sie sich ausschlieRlich auf das, was die Kirche selbst immer und iiberall gelehrt, geglaubt und
getan hat.

Die Bruderschaft ist sich ebenso zutiefst bewusst, dass nicht sie es ist, die die Kirche rettet, denn allein
unser Herr bewahrt und rettet seine Braut — Er, der niemals aufhort, tiber sie zu wachen.



ey
v

Die Bruderschaft ist schlicht und einfach — unter Umstdnden, die sie nicht selbst gew#hlt hat — ein
bevorzugtes Mittel, der Kirche treu zu bleiben. Aufmerksam gegeniiber der Sendung ihrer Mutter, die
wahrend zwanzig Jahrhunderten ihre Kinder durch die Lehre und die Sakramente genihrt hat, widmet
sich die Bruderschaft kindlich der Bewahrung und Verteidigung der integralen Tradition, indem sie die
Mittel ergreift fiir eine unvergleichliche Freiheit, um diesem Erbe treu zu bleiben. Nach dem Wort von
Erzbischof Lefebvre ist die Bruderschaft lediglich ein Werk ,der katholischen Kirche, die weiterhin die
Lehre tiberliefert”; ihre Rolle ist die eines , Brieftragers, der einen Brief tiberbringt®. Und sie wiinscht nichts
mehr, als alle katholischen Hirten vereint in der Erfiillung dieser Pflicht zu sehen.

12. Kommen wir auf den Papst zuriick. Halten Sie es fiir realistisch, dass der Heilige Vater
akzeptieren oder zumindest dulden kinnte, dass die Bruderschaft Bischdfe ohne pdpstliches
Mandat weiht?

Ein Papst ist vor allem ein Vater. Als solcher ist er fahig, eine aufrechte Absicht, einen ehrlichen Willen,
der Kirche zu dienen, und vor allem einen echten Gewissenskonflikt in einer auRergewohnlichen Situation
zu erkennen. Diese Elemente sind objektiv, und alle, die die Bruderschaft kennen, kénnen dies
anerkennen, selbst ohne notwendigerweise ihre Positionen zu teilen.

13. Das ist in der Theorie verstindlich. Glauben Sie aber, dass Rom konkret eine solche Entscheidung
der Bruderschaft dulden kinnte?

Die Zukunft liegt in den Hianden des Heiligen Vaters und selbstverstiandlich der Vorsehung. Dennoch ist
anzuerkennen, dass der Heilige Stuhl mitunter zu einem gewissen Pragmatismus, ja sogar zu einer
iiberraschenden Flexibilitat fahig ist, wenn er iiberzeugt ist, zum Wohl der Seelen zu handeln.

Man nehme den sehr aktuellen Fall der Beziehungen zur chinesischen Regierung. Trotz eines wirklichen
Schismas der chinesischen patriotischen Kirche; trotz einer ununterbrochenen Verfolgung der
sogenannten Untergrundkirche, die Rom treu geblieben ist; trotz regelmifRig erneuerter und vom
chinesischen Staat gebrochener Abkommen — im Jahr 2023 hat Papst Franziskus nachtriaglich die
Ernennung des Bischofs von Shanghai durch die chinesischen Behorden gebilligt. In jiingerer Zeit hat auch
Papst Leo XIV. nachtriaglich die Ernennung des Bischofs von Xinxiang akzeptiert, der wihrend der Vakanz
des Apostolischen Stuhles in gleicher Weise ernannt worden war, obwohl der Rom treu gebliebene Bischof,
der mehrfach inhaftiert worden war, noch im Amt war. In beiden Fillen handelt es sich offenkundig um
regierungsfreundliche Prilaten, die von Peking einseitig eingesetzt wurden, um die katholische Kirche in
China zu kontrollieren. Man beachte, dass es sich hierbei nicht um bloRe Weihbischofe handelt, sondern
um Ortsbischofe, das heifdt um ordentliche Hirten ihrer jeweiligen Diozese (oder Prafektur) mit
Jurisdiktion tiber die ortlichen Priester und Glaubigen. In Rom weifd man sehr genau, zu welchem Zweck
diese Hirten ausgewihlt und einseitig eingesetzt worden sind.

,Die Priesterbruderschaft St. Pius X. erstrebt nichts anderes als dies: das Wohl
der Seelen und das des Priestertums, das auf ithre Heiligung hingeordnet ist.“

Der Fall der Bruderschaft ist grundverschieden: Es geht fiir uns keineswegs darum, eine kommunistische
oder antichristliche Macht zu begiinstigen, sondern einzig darum, in einer Zeit allgemeiner Krise und
Verwirrung die Rechte des Christkénigs und die Tradition der Kirche zu bewahren, die schwer
beeintrachtigt sind. Die Absichten und Zielsetzungen sind offensichtlich nicht dieselben. Der Papst weif3
das. Zudem weifR der Heilige Vater sehr wohl, dass die Bruderschaft in keiner Weise beabsichtigt, ihren
Bischofen irgendeine Jurisdiktion zu verleihen, was der Errichtung einer Parallelkirche gleichkéme.

Ehrlich gesagt sehe ich nicht, wie der Papst von Seiten der Bruderschaft eine groRere Gefahr fiir die Seelen
befiirchten konnte als von Seiten der Regierung von Peking.

14. Halten Sie es fiir moglich, dass hinsichtlich der traditionellen Messe die Notwendigkeit fiir die
Seelen heute ebenso schwerwiegend ist wie 19882 Nach dem bekannten Auf und Ab des Ritus des
heiligen Papstes Pius V. — seiner Freigabe durch Benedikt XVI. im Jahr 2007 und den von
Franziskus im Jahr 2021 verhingten Einschrdinkungen — in welche Richtung geht es mit dem
neuen Papst?

Soweit mir bekannt ist, hat Papst Leo XIV. in dieser Frage eine gewisse Zuriickhaltung bewahrt, die in der
konservativen Welt groRe Erwartungen geweckt hat. Vor Kurzem jedoch wurde ein Text von Kardinal
Roche zur Liturgie veroffentlicht, der urspriinglich fiir die Kardinéle bestimmt war, die am Konsistorium
des vergangenen Monats teilgenommen haben. Es gibt keinen Grund, daran zu zweifeln, dass dieser Text



ey
©@

in seinen Grundlinien der vom Papst gewiinschten Ausrichtung entspricht. Es handelt sich um einen sehr
klaren und vor allem logischen und kohirenten Text. Leider stiitzt er sich auf eine falsche Pramisse.

Konkret verurteilt dieser Text in vollkommener Kontinuitdt mit Tvaditionis custodes das liturgische
Projekt von Papst Benedikt XVI. Nach dessen Auffassung sollten der alte und der neue Ritus zwei ungefahr
gleichwertige Formen sein, die jedenfalls denselben Glauben und dieselbe Ekklesiologie zum Ausdruck
bringen und sich folglich gegenseitig bereichern kénnten. Um die Einheit der Kirche besorgt, lag es
Benedikt XVI. daher am Herzen, das Nebeneinanderbestehen beider Riten zu férdern, und er
veroffentlichte 2007 Swmmorum Pontificum. Fir viele erwies sich dies providentiell als eine
Wiederentdeckung der Messe aller Zeiten; auf lingere Sicht jedoch rief es auch eine Bewegung hervor, die
den neuen Ritus in Frage stellte — eine Bewegung, die als problematisch erachtet wurde und die
Traditionis custodes im Jahr 2021 einzuddammen suchte.

Papst Franziskus treu verbunden, tritt Kardinal Roche seinerseits fiir die Einheit der Kirche ein, jedoch
nach einer Vorstellung und mit Mitteln, die denen Benedikts XVI. diametral entgegengesetzt sind:
Wihrend er an der Behauptung einer Kontinuitat von einem Ritus zum anderen durch die Reform festhalt,
lehnt er deren Koexistenz entschieden ab. Er sieht darin eine Quelle der Spaltung, eine Bedrohung fiir die
Einheit, die durch eine Riickkehr zu einer authentischen liturgischen Gemeinschaft tiberwunden werden
miisse: ,Das vorrangige Gut der Einheit der Kirche wird nicht durch das Einfrieren von Spaltungen
erreicht, sondern indem wir uns im Teilen dessen wiederfinden, was nur geteilt werden kann.“ In der
Kirche, so fiigt er hinzu, ,soll es nur einen einzigen Ritus geben, in voller Ubereinstimmung mit dem
wahren Sinn der Tradition.

Dies ist ein gerechter und kohirenter Grundsatz, denn da die Kirche nur einen Glauben und nur eine
Ekklesiologie besitzt, kann sie auch nur eine Liturgie haben, die diese angemessen zum Ausdruck bringt...
Doch es ist ein falsch angewandter Grundsatz. Denn in Ubereinstimmung mit der neuen nachkonziliaren
Ekklesiologie begreift Kardinal Roche die Tradition als etwas Evolutives und den neuen Ritus als ihre
einzige lebendige Ausdrucksform fiir unsere Zeit. Der Wert des tridentinischen Ritus kann daher nur als
iiberholt angesehen werden, und seine Verwendung ist hochstens ein ,,Zugestindnis®, , keineswegs eine
Forderung*.

Dass es also eine ,Spaltung” und eine gegenwértige Unvereinbarkeit zwischen den beiden Riten gibt, das
wird damit immer deutlicher. Doch man tdusche sich nicht: Die einzige Liturgie, welche die traditionelle
Auffassung von Kirche, christlichem Leben und katholischem Priestertum in angemessener,
unveranderlicher und nicht evolutiver Weise zum Ausdruck bringt, ist die Liturgie aller Zeiten. In diesem
Punkt erscheint der Widerstand des Heiligen Stuhles mehr denn je endgiiltig.

15. Kardinal Roche rdumt immerhin ein, dass es bei der Umsetzung der Liturgiereform noch gewisse
Probleme gibt. Glauben Sie, dass dies zu einem Bewusstsein fiir die Grenzen dieser Reform fiihren
konnte?

Es ist bemerkenswert, dass man nach sechzig Jahren noch immer eine wirkliche Schwierigkeit bei der
Umsetzung der Liturgiereform eingesteht, deren Reichtum es erst noch zu entdecken gelte. Dies ist ein
Refrain, den man seit jeher hort, sobald dieses Thema zur Sprache kommt, und den auch der Text von
Kardinal Roche nicht ausspart. Doch anstatt sich ehrlich tiber die inneren Méngel der neuen Messe und
damit iiber das generelle Scheitern dieser Reform Gedanken zu machen; anstatt der Tatsache ins Auge zu
sehen, dass sich die Kirchen leeren und die Berufungen zuriickgehen; anstatt sich zu fragen, warum der
tridentinische Ritus weiterhin so viele Seelen anzieht, sieht Kardinal Roche als einzige Losung lediglich
eine dringende vorherige Ausbildung der Glaubigen und der Seminaristen.

Ohne es zu bemerken, gerat er damit in einen Teufelskreis: Denn die Liturgie selbst ist dazu bestimmt, die
Seelen zu formen. Fast zwei Jahrtausende lang sind die Seelen, oft Analphabeten, durch die Liturgie selbst
erbaut und geheiligt worden, ohne dass es irgendeiner vorherigen Ausbildung bedurft hitte. Die
intrinsische Unfahigkeit des Novus Ordo, die Seelen zu erbauen, nicht anzuerkennen und stattdessen eine
noch bessere Ausbildung zu fordern, erscheint mir als Zeichen einer unheilbaren Blindheit. So gelangt man
zu erschiitternden Paradoxien: Die Reform wurde gewollt, um die Teilnahme der Gliubigen zu fordern,
nun aber haben diese die Kirche in Scharen verlassen, weil diese fade Liturgie sie nicht zu ndhren
vermochte. Und das soll nichts mit der Reform selbst zu tun haben!

16. Heute profitieren in vielen Ldndern Gruppen aufserhalb der Bruderschaft weiterhin vom
Gebrauch des Messbuches von 1962. Solche Mdaglichkeiten bestanden 1988 kaum. Wdire dies nicht
vorerst eine ausreichende Alternative, die neue Bischofswethen verfriiht erscheinen liefse?

Die Frage, die wir uns stellen miissen, lautet: Entsprechen diese Moglichkeiten dem, was die Kirche und
die Seelen brauchen? Sind sie eine ausreichende Antwort auf die Not der Seelen?



ey
v

Es ist unbestreitbar, dass iiberall dort, wo die traditionelle Messe gefeiert wird, der wahre Ritus der Kirche
ausstrahlt — mit jenem tiefen Sinn fiir das Sakrale, der im neuen Ritus nicht zu finden ist. Doch man kann
von dem Rahmen, in dem diese Messfeiern stattfinden, nicht abstrahieren. Unabhingig vom guten Willen
der einen oder der anderen scheint der Rahmen klar zu sein, insbesondere seit Traditionis custodes,
bestétigt durch Kardinal Roche: Es handelt sich um den Rahmen einer Kirche, in der der einzige offizielle
Jhormale“ Ritus derjenige Pauls VI. ist. Die Feier des Ritus aller Zeiten unterliegt folglich einer
Ausnahmeregelung: Den Anhiangern dieses Ritus werden aus reinem Wohlwollen Ausnahmegenehmigungen
gewahrt, die ihnen seine Feier erlauben. Diese fiigen sich jedoch in eine Logik ein, die der neuen
Ekklesiologie entspricht. Sie setzen daher voraus, dass die neue Liturgie weiterhin das Kriterium der
Frommigkeit der Glaubigen und der authentische Ausdruck des kirchlichen Lebens bleibt.

17. Warum sagen Sie, dass man von diesem Ausnahmerahmen nicht abstrahieren kann? Wird nicht
dennoch Gutes gewirkt? Welche konkreten Folgen wdren zu beklagen?

Aus dieser Situation ergeben sich mindestens drei unheilvolle Konsequenzen. Die unmittelbarste ist eine
tiefe strukturelle Instabilitit. Priester und Glaubige, denen durch gewisse Privilegien der Gebrauch der
tridentinischen Liturgie erlaubt ist, leben in der Angst vor dem folgenden Tag: Ein Privileg ist kein Recht.
Solange die Autoritat sie duldet, konnen sie ihre religiose Praxis ohne Behelligung ausiiben. Sobald jedoch
die Autoritat bestimmte Anforderungen stellt, Bedingungen auferlegt oder aus dem einen oder anderen
Grund plotzlich die erteilten Erlaubnisse widerruft, finden sich Priester und Glaubige in einer
Konfliktsituation wieder, ohne irgendein Mittel, sich zu verteidigen, um wirksam die traditionellen Heilsmittel
sicherzustellen, auf die die Seelen ein Recht haben. Wie lassen sich solche Gewissenskonflikte auf Dauer
vermeiden, wenn von zwei unvereinbaren Auffassungen vom kirchlichen Leben, verkorpert in zwei
unvereinbaren Liturgien, die eine volle Anerkennung genief3t, wihrend die andere lediglich geduldet wird?

Zweitens — und das ist zweifellos schwerwiegender — wird der eigentliche Grund fiir die Verbundenheit
dieser Gruppen mit der tridentinischen Liturgie nicht mehr verstanden, was die 6ffentlichen Rechte der
Tradition der Kirche und damit das Wohl der Seelen ernsthaft gefihrdet. Wenn namlich die Messe aller
Zeiten akzeptieren kann, dass die moderne Messe in der ganzen Kirche gefeiert wird, und wenn sie fiir
sich selbst lediglich ein besonderes Privileg beansprucht, das an eine Vorliebe oder an ein eigenes
Charisma gebunden ist — wie soll man dann noch verstehen, dass die Messe aller Zeiten der neuen Messe
unversohnlich gegeniibersteht, dass sie die einzige wahre Liturgie der ganzen Kirche bleibt und dass
niemand daran gehindert werden darf, sie zu feiern? Wie kann man erkennen, dass die Messe Pauls VI.
nicht angenommen werden kann, weil sie eine erhebliche Abweichung von der katholischen Theologie der
heiligen Messe darstellt, und dass niemand gezwungen werden kann, sie zu feiern? Und wie sollen die
Seelen wirksam von dieser vergifteten Liturgie weggefithrt werden, um aus den reinen Quellen der
katholischen Liturgie zu schopfen?

,Die Bruderschaft ist schlicht und einfach — unter Umstinden, die sie
nicht gewdhlt hat — ein bevorzugtes Mittel, der Kirche treu zu bleiben.“

SchlieRlich ergibt sich als weitergehende Folge aus den beiden vorhergehenden die Notwendigkeit, eine
fragile Stabilitidt nicht durch als stérend empfundenes Verhalten zu gefihrden, was viele Hirten zu einem
erzwungenen Schweigen verurteilt, wenn sie eigentlich gegen diese oder jene skandaldse Lehre aufstehen
miissten, die Glauben oder Moral verdirbt. Die notwendige Anprangerung der die Kirche zerstérenden
Irrtiimer — sie ist zum Wohl der von dieser vergifteten Nahrung bedrohten Seelen geboten — wird so
geldhmt. Man klart den einen oder anderen im Privaten auf, sofern man die Schidlichkeit dieses oder jenes
Irrtums iiberhaupt noch zu erkennen vermag, doch es bleibt ein zaghaftes Fliistern, in dem die Wahrheit
kaum noch mit der erforderlichen Freiheit zum Ausdruck kommt — vor allem, wenn es den Kampf gegen
Prinzipien geht, die man stillschweigend akzeptiert hat. Auch hier sind es wieder die Seelen, die nicht
mehr erleuchtet werden und denen das Brot der Lehre entzogen wird, nach dem sie doch hungern. Mit
der Zeit verdndert dies allmihlich die Mentalitit und fithrt nach und nach zur allgemeinen und
unbewussten Annahme der verschiedenen Reformen, die das kirchliche Leben betreffen. Auch gegentiber
diesen Seelen empfindet die Bruderschaft die Verantwortung, sie zu erleuchten und nicht im Stich zu
lassen.

Es geht nicht darum, jemandem Vorwtirfe zu machen oder iiber irgendwen zu urteilen, sondern darum,
die Augen zu 6ffnen und die Tatsachen festzustellen. Nun aber miissen wir anerkennen, dass die Gruppen,
die in den Genuss der traditionellen Liturgie kommen, keine angemessene Antwort auf die tiefgreifenden
Note der Kirche und der Seelen darstellen kénnen, solange deren Gebrauch an die zumindest implizite
Akzeptanz der Konzilsreformen gebunden bleibt. Umgekehrt muss man — um einen bereits geaufderten



ey
©@

Gedanken aufzugreifen — den Katholiken unserer Zeit eine Wahrheit ohne Abstriche anbieten konnen,
dargeboten ohne Vorbehalte und mit den Mitteln, sie vollstiandig zu leben, zum Heil der Seelen und zum
Dienst an der ganzen Kirche.

18. Glauben Sie dennoch, dass Rom sich in Zukunft gegeniiber der traditionellen Messe grofsziigiger
zeigen konnte?

Esist nicht ausgeschlossen, dass Rom in Zukunft eine offenere Haltung einnehmen kénnte, wie dies bereits
1988 unter dhnlichen Umstianden geschah, als das alte Messbuch bestimmten Gruppen gewihrt wurde,
um die Gldubigen von der Bruderschaft abzuziehen. Sollte dies erneut geschehen, wire es sehr politisch
und sehr wenig der Lehre entsprechend: Das tridentinische Messbuch ist ausschlieRlich dazu bestimmt,
die gottliche Majestit anzubeten und den Glauben zu nihren; es darf nicht als Instrument pastoraler
Feinjustierung oder als Ventil zur Beschwichtigung instrumentalisiert werden.

Doch ein groReres oder geringeres Entgegenkommen wiirde nichts an der Schéidlichkeit des oben
beschriebenen Rahmens dndern und somit die Situation nicht wesentlich verdndern.

Dartiber hinaus ist das Szenario in Wirklichkeit komplexer: In Rom haben Papst Franziskus und Kardinal
Roche sehr wohl erkannt, dass eine Ausweitung des Gebrauchs des Messbuches des heiligen Pius V.
zwangslaufig eine Infragestellung der Liturgiereform und des Konzils auslost, und zwar in einem
unerquicklichen und vor allem unkontrollierbaren Ausmafd. Es ist daher schwer vorherzusehen, was
geschehen wird, doch die Gefahr einer Verstrickung in Logiken, die eher politisch als lehrmiRig sind, ist
real.

19. Was mdchten Ste den Gldaubigen und den Mitgliedern der Bruderschaft besonders sagen?

Ich mochte ihnen sagen, dass die gegenwirtige Stunde vor allem eine Zeit des Gebetes ist, der
Vorbereitung der Herzen, der Seelen und auch der Geister, um uns der Gnade zu 6ffnen, die diese Weihen
fiir die ganze Kirche darstellen. Dies alles in Sammlung, in Frieden und im Vertrauen auf die Vorsehung,
die die Bruderschaft niemals verlassen hat und sie auch jetzt nicht verlassen wird.

20. Hoffen Sie weiterhin, dem Papst begegnen zu konnen?

Ja, gewiss. Es erscheint mir dufderst wichtig, mich mit dem Heiligen Vater unterhalten zu kénnen, und es
gibt vieles, was ich ihm gern mitteilen wiirde, ihm aber nicht schreiben konnte. Leider sieht die von
Kardinal Fernadndez erhaltene Antwort keine Audienz beim Papst vor. Stattdessen stellt sie die Androhung
neuer Sanktionen in den Raum.

21. Was wird die Bruderschaft tun, wenn der Heilige Stuhl beschliefst, sie zu verurteilen?

Zunichst sei daran erinnert, dass etwaige kanonische Strafen unter solchen Umstinden keinerlei reale
Wirkung héatten.

Sollten sie dennoch verhiangt werden, ist es gewiss, dass die Bruderschaft dieses neue Leiden ohne
Bitterkeit annehmen wiirde, wie sie die vergangenen Leiden angenommen hat, und es aufrichtig fiir das
Wohl der Kirche aufopfern wiirde. Die Bruderschaft arbeitet fiir die Kirche. Und sie zweifelt nicht daran,
dass eine solche Situation, sollte sie eintreten, nur voriibergehend sein kann; denn die Kirche ist gottlich
und unser Herr verlasst sie nicht.

Die Bruderschaft wird daher weiterhin nach Kréaften in Treue zur katholischen Tradition wirken und der
Kirche demiitig dienen, indem sie auf die Not der Seelen antwortet. Und sie wird weiterhin kindlich fiir
den Papst beten, wie sie es immer getan hat — in der Erwartung, eines Tages von diesen moglichen
ungerechten Sanktionen befreit zu werden, wie dies 2009 der Fall war. Wir sind iiberzeugt, dass die
romischen Autorititen eines Tages dankbar anerkennen werden, dass diese Bischofsweihen providentiell
dazu beigetragen haben werden, den Glauben zu bewahren, zur grofleren Ehre Gottes und zum Heil der
Seelen.

Interview, gegeben in Flavigny-sur-Ozerain am 2. Februar 2026
dem Fest Marid Lichtmess



	Interview mit dem Generaloberen  der Priesterbruderschaft St. Pius X.
	„Suprema lex, salus animarum“

