
 

 

 

 

 

 

Interview mit dem Generaloberen  
der Priesterbruderschaft St. Pius X. 

„Suprema lex, salus animarum“ 

„‚Das oberste Gesetz ist das Heil der Seelen.‘ Von diesem übergeordneten Grundsatz  
hängt letztlich die gesamte Rechtmäßigkeit unseres Apostolates ab.“ 

1. FSSPX.Aktuell: Hochwürdigster Herr Generaloberer, Sie haben soeben öffentlich Ihre Absicht 
angekündigt, am kommenden 1. Juli Bischofsweihen für die Priesterbruderschaft St. Pius X. 
vornehmen zu lassen. Warum haben Sie diese Ankündigung heute, am 2. Februar, gemacht? 

Don Davide Pagliarani: Das Fest der Reinigung der allerseligsten Jungfrau Maria besitzt in der 
Bruderschaft eine große Bedeutung. Es ist der Tag, an dem die Kandidaten für das Priestertum die 
Soutane empfangen. Die Darstellung unseres Herrn im Tempel, die wir heute feiern, erinnert sie daran, 
dass der Schlüssel ihrer Ausbildung und ihrer Vorbereitung auf die Weihen in ihrer Selbsthingabe liegt, 
die durch die Hände Mariens geht. Es ist ein außerordentlich wichtiges Marienfest, denn indem Simeon 
der Gottesmutter ein Schwert des Schmerzes ankündigt, zeigt er deutlich ihre Rolle als Miterlöserin an 
der Seite ihres göttlichen Sohnes. Man sieht sie mit unserem Herrn vereint, vom Beginn seines irdischen 
Lebens an bis zur Vollendung seines Opfers auf Golgotha. Ebenso begleitet die Gottesmutter den 
zukünftigen Priester in seiner Ausbildung und während seines ganzen Lebens: Sie ist es, die weiterhin 
unseren Herrn in seiner Seele formt.  

2. Diese Ankündigung war in den vergangenen Monaten ein hartnäckiges Gerücht, insbesondere seit 
dem Tod von Bischof Tissier de Mallerais im Oktober 2024. Warum haben Sie bis jetzt gewartet? 

Wie Erzbischof Lefebvre seinerzeit ist auch die Bruderschaft stets darum bemüht, der Vorsehung nicht 
zuvorzukommen, sondern ihr zu folgen, indem sie sich von ihren Hinweisen leiten lässt. Eine so 
bedeutende Entscheidung kann nicht leichtfertig oder überstürzt getroffen werden. Es handelt sich um 
ein äußerstes Mittel, das einer Notwendigkeit entsprechen muss, die ihrerseits real und ebenfalls von 
äußerster Natur ist. Die bloße Existenz einer Notwendigkeit zum Wohl der Seelen bedeutet noch nicht, 
dass jede beliebige Initiative zu ihrer Behebung von vornherein gerechtfertigt wäre. 

Insbesondere, da es sich um eine Angelegenheit handelt, die offensichtlich die höchste Autorität der 
Kirche betrifft, war es notwendig, zunächst einen Schritt an den Heiligen Stuhl zu unternehmen – was wir 
getan haben – und eine angemessene Frist abzuwarten, um ihm eine Antwort zu ermöglichen. Es handelt 
sich um eine Entscheidung, die wir nicht hätten treffen können, ohne konkret unsere Anerkennung der 
Autorität des Heiligen Vaters zum Ausdruck zu bringen. 

3. In Ihrer Predigt sagten Sie, Sie hätten tatsächlich an den Papst geschrieben. Können Sie uns dazu 
Näheres sagen? 

Im vergangenen Sommer habe ich dem Heiligen Vater geschrieben, um eine Audienz zu erbitten. Da ich 
keine Antwort erhielt, schrieb ich ihm einige Monate später einen weiteren Brief – in einfacher und 



 

2 

kindlicher Weise, ohne ihm irgendetwas von unseren Bedürfnissen zu verbergen. Ich schilderte unsere 
lehrmäßigen Divergenzen, aber auch unseren aufrichtigen Wunsch, der katholischen Kirche unermüdlich 
zu dienen, denn wir sind Diener der Kirche trotz unseres nicht anerkannten kirchenrechtlichen Status. 

Auf dieses zweite Schreiben erhielten wir vor einigen Tagen eine Antwort aus Rom, von Kardinal 
Fernández. Leider berücksichtigt diese in keiner Weise den von uns unterbreiteten Vorschlag und bietet 
keine Lösung an, die unseren Anliegen entspricht. 

Dieser Vorschlag besteht angesichts der ganz besonderen Umstände, in denen sich die Bruderschaft 
befindet, konkret in der Bitte an den Heiligen Stuhl, uns vorübergehend den Verbleib in unserer 
Ausnahmesituation zu gestatten – zum Wohl der Seelen, die sich an uns wenden. Wir haben dem Papst 
versprochen, all unsere Kräfte für die Bewahrung der Tradition einzusetzen und unsere Gläubigen zu 
wahren Söhnen der Kirche zu machen. Mir scheint, dass ein solcher Vorschlag sowohl realistisch als auch 
vernünftig ist und an sich die Zustimmung des Heiligen Vaters finden könnte. 

4. Wenn Sie diese Zustimmung also noch nicht erhalten haben, warum halten Sie es dennoch für 
notwendig, zu Bischofsweihen zu schreiten? 

Es handelt sich um ein äußerstes Mittel, das einer realen und ebenso äußersten Notwendigkeit entspricht. 
Gewiss bedeutet das bloße Bestehen einer Notwendigkeit zum Wohl der Seelen nicht, dass jede Initiative 
zu ihrer Behebung von vornherein gerechtfertigt wäre. Doch in unserem Fall glauben wir nach einer langen 
Zeit des Wartens, der Beobachtung und des Gebetes heute sagen zu können, dass der objektive Zustand 
schwerer Not, in dem sich die Seelen, die Bruderschaft und die Kirche befinden, eine solche Entscheidung 
erfordert. 

Mit dem Erbe, das uns Papst Franziskus hinterlassen hat, bestehen die grundsätzlichen Erwägungen, die 
bereits die Weihen von 1988 gerechtfertigt haben, weiterhin in vollem Umfang fort und treten in vielerlei 
Hinsicht sogar mit erneuerter Dringlichkeit hervor. Das Zweite Vatikanische Konzil bleibt mehr denn je 
der Kompass, gemäß dem sich die Kirchenmänner orientieren, und es ist kaum zu erwarten, dass sie in 
absehbarer Zeit eine andere Richtung einschlagen. Die großen Leitlinien, die sich bereits für das neue 
Pontifikat abzeichnen, insbesondere durch das letzte Konsistorium, bestätigen dies nur: Man erkennt darin 
den ausdrücklichen Willen, die Linie von Papst Franziskus als einen unumkehrbaren Weg für die ganze 
Kirche beizubehalten. 

„Wir haben dem Papst versprochen, all unsere Kräfte für die Bewahrung der Tradition 
einzusetzen und unsere Gläubigen zu wahren Söhnen der Kirche zu machen.“ 

Es ist traurig, dies feststellen zu müssen, aber es ist eine Tatsache: In einer gewöhnlichen Pfarrei finden 
die Gläubigen nicht mehr die notwendigen Mittel, um ihr ewiges Heil zu sichern. Dies betrifft insbesondere 
die vollständige Verkündigung der katholischen Wahrheit und Moral sowie die Spendung der Sakramente, 
wie die Kirche sie immer vollzogen hat. Darin besteht der Notstand. In diesem kritischen Kontext werden 
unsere Bischöfe älter und angesichts des stetigen Wachstums des Apostolates reichen sie nicht mehr aus, 
um den Bedürfnissen der Gläubigen in der ganzen Welt gerecht zu werden. 

5. Inwiefern, meinen Sie, bestätigt das Konsistorium des vergangenen Monats die von Papst 
Franziskus eingeschlagene Richtung? 

Kardinal Fernández hat im Namen von Papst Leo die Kirche dazu eingeladen, zur grundlegenden Intuition 
von Franziskus zurückzukehren, wie sie in Evangelii gaudium, seiner Schlüssel-Enzyklika, zum 
Ausdruck kommt: Ein wenig vereinfacht geht es darum, die Verkündigung des Evangeliums auf ihren 
ursprünglichen, wesentlichen Kern zu reduzieren – in sehr knappen und prägnanten Formeln, dem 
„Kerygma“. Dies geschieht im Hinblick auf eine „Erfahrung“, eine unmittelbare Begegnung mit Christus, 
wobei alles Übrige, so kostbar es auch sein mag, beiseitegelassen wird – konkret die Gesamtheit der 
Elemente der Tradition, die als nebensächlich und sekundär eingestuft werden. 

Gerade diese Methode der Neuevangelisierung hat die für das Pontifikat von Franziskus charakteristische 
lehrmäßige Leere hervorgebracht, die ein ganzer Teil der Kirche stark empfunden hat. Gewiss muss man 
sich in dieser Perspektive stets bemühen, neue und angemessene Antworten auf aufkommende Fragen zu 
geben; diese Aufgabe soll jedoch durch die synodale Reform verwirklicht werden und nicht durch die 
Wiederentdeckung der klassischen und immer gültigen Antworten der Tradition der Kirche. Auf diese 
Weise, im angeblichen „Wehen des Geistes“ dieser synodalen Reform, konnte Franziskus der ganzen 



 

3 

Kirche katastrophale Entscheidungen auferlegen, wie etwa die Zulassung der Kommunion für 
wiederverheiratete Geschiedene oder die Segnung gleichgeschlechtlicher Paare. 

Zusammengefasst: Durch das „Kerygma“ wird die Verkündigung des Evangeliums vom gesamten Korpus 
der traditionellen Lehre und Moral abgekapselt. Durch die Synodalität werden die traditionellen 
Antworten durch willkürliche Entscheidungen ersetzt, die leicht absurd und lehrmäßig nicht zu 
rechtfertigen sind. Kardinal Zen selbst hält diese Methode für manipulativ und die Zuschreibung an den 
Heiligen Geist für blasphemisch. Ich fürchte leider, dass er recht hat. 

6. Sie sprechen vom Dienst an der Kirche, doch in der Praxis kann die Bruderschaft den Eindruck 
erwecken, die Kirche herauszufordern, insbesondere wenn Bischofsweihen in Betracht gezogen 
werden. Wie erklären Sie dies dem Papst? 

Wir dienen der Kirche zunächst dadurch, dass wir den Seelen dienen. Dies ist eine objektive Tatsache, 
unabhängig von jeder anderen Erwägung. Die Kirche existiert ihrem Wesen nach für die Seelen: Ihr Ziel 
ist ihre Heiligung und ihre Rettung. Alle schönen Reden, die verschiedenartigen Debatten, die großen 
Themen, über die man diskutiert oder diskutieren könnte, haben keinen Sinn, wenn sie nicht auf das Heil 
der Seelen ausgerichtet sind. Es ist wichtig, daran zu erinnern, denn heute besteht die Gefahr, dass sich 
die Kirche mit allem Möglichen beschäftigt und dabei das Wesentliche aus dem Blick verliert. Die Sorge 
um die Ökologie etwa oder das Eintreten für die Rechte von Minderheiten, von Frauen oder von Migranten 
laufen Gefahr, die wesentliche Sendung der Kirche aus dem Auge zu verlieren. Wenn die 
Priesterbruderschaft St. Pius X. für die Bewahrung der Tradition kämpft, mit allem, was dies einschließt, 
dann einzig und allein deshalb, weil diese Schätze für das Heil der Seelen absolut unerlässlich sind, und 
weil sie nichts anderes anstrebt als dies: das Wohl der Seelen und das des Priestertums, das auf ihre 
Heiligung hingeordnet ist. 

„In einer gewöhnlichen Pfarrei finden die Gläubigen nicht mehr die notwendigen 
Mittel, um ihr ewiges Heil zu sichern. Darin besteht der Notstand.“ 

Indem wir so handeln, stellen wir das, was wir bewahren, in den Dienst der Kirche selbst. Wir bieten der 
Kirche nicht ein Museum alter und verstaubter Dinge dar, sondern die Tradition in ihrer Fülle und 
Fruchtbarkeit, die Tradition, welche die Seelen heiligt und verwandelt, Berufungen und wahrhaft 
katholische Familien hervorbringt. Anders gesagt: Gerade für den Papst als solchen bewahren wir diesen 
Schatz bis zu dem Tag, an dem man seinen Wert wieder verstehen wird und an dem ein Papst sich seiner 
zum Wohl der ganzen Kirche bedienen will. Denn die Tradition gehört der Kirche. 

7. Sie sprechen vom Wohl der Seelen, doch die Bruderschaft hat keine Sendung für die Seelen. Im 
Gegenteil, sie wurde vor über fünfzig Jahren kanonisch aufgehoben. Auf welcher Grundlage lässt 
sich eine Mission der Bruderschaft gegenüber den Seelen rechtfertigen? 

Es handelt sich schlicht und einfach um eine Frage der Nächstenliebe. Wir wollen uns keine Sendung 
anmaßen, die wir nicht haben. Zugleich können wir uns aber nicht weigern, auf die geistliche Not der 
Seelen zu antworten, die sich zunehmend verwirrt, orientierungslos und verloren fühlen. Sie rufen um 
Hilfe. Und nachdem sie lange gesucht haben, finden sie ganz natürlich in den Reichtümern der vollständig 
gelebten Tradition der Kirche mit tiefer Freude Licht und Trost. Gegenüber diesen Seelen tragen wir eine 
wirkliche Verantwortung, auch wenn wir keine offizielle Sendung haben: Wenn jemand auf der Straße eine 
Person in Gefahr sieht, ist er verpflichtet, ihr nach Möglichkeit zu Hilfe zu kommen, auch wenn er weder 
Feuerwehrmann noch Polizist ist.  

Die Zahl der Seelen, die sich auf diese Weise an uns gewandt haben, ist im Laufe der Jahre stetig 
gewachsen und hat in den letzten zehn Jahren sogar erheblich zugenommen. Ihre Bedürfnisse zu 
ignorieren und sie im Stich zu lassen, würde bedeuten, sie zu verraten und damit auch die Kirche selbst 
zu verraten; denn noch einmal: Die Kirche existiert für die Seelen und nicht, um eitle und fruchtlose 
Diskussionen zu nähren. 

Diese Nächstenliebe ist eine Pflicht, die alle anderen überragt. Das Recht der Kirche selbst sieht dies so 
vor. Im Geist des Kirchenrechts, das der juristische Ausdruck dieser Nächstenliebe ist, steht das Wohl der 
Seelen über allem. Es stellt wahrhaft das Gesetz der Gesetze dar, dem alle anderen untergeordnet sind 
und dem keine kirchliche Gesetzgebung entgegenstehen kann. Das Axiom suprema lex, salus animarum 
– das oberste Gesetz ist das Heil der Seelen – ist eine klassische Maxime der kanonischen Tradition, die 
ausdrücklich im letzten Kanon des Kodex von 1983 aufgegriffen wird. Im gegenwärtigen Notstand hängt 
von diesem übergeordneten Grundsatz letztlich die gesamte Rechtmäßigkeit unseres Apostolates und 



 

4 

unserer Sendung gegenüber den Seelen ab, die sich an uns wenden. Für uns handelt es sich um eine 
stellvertretende Rolle im Namen eben dieser Nächstenliebe. 

8. Sind Sie sich bewusst, dass die Erwägung von Bischofsweihen die Gläubigen, die sich an die 
Bruderschaft wenden, vor ein Dilemma stellen könnte: entweder die Wahl der integralen Tradition 
mit allem, was sie bedeutet, oder die „volle“ Gemeinschaft mit der Hierarchie der Kirche? 

Dieses Dilemma ist in Wirklichkeit nur scheinbar. Es ist offensichtlich, dass ein Katholik zugleich die 
integrale Tradition und die Gemeinschaft mit der Hierarchie bewahren muss. Er kann nicht zwischen 
diesen beiden Gütern wählen, die beide notwendig sind. 

Allzu oft wird jedoch vergessen, dass die Gemeinschaft wesentlich auf dem katholischen Glauben gründet, 
mit allem, was dies einschließt: angefangen bei einem wirklichen sakramentalen Leben und der Ausübung 
einer Leitungsgewalt, die denselben Glauben verkündet und zu seiner Verwirklichung anhält, indem sie 
ihre Autorität nicht willkürlich, sondern wirklich im Hinblick auf das geistliche Wohl der ihr anvertrauten 
Seelen ausübt. 

Gerade um diese Grundlagen, diese für das Bestehen der Gemeinschaft in der Kirche notwendigen 
Bedingungen zu gewährleisten, kann die Bruderschaft nicht akzeptieren, was dieser Gemeinschaft 
entgegensteht und sie verfälscht, selbst wenn dies – paradoxerweise – von jenen ausgeht, die in der Kirche 
die Autorität ausüben. 

9. Können Sie ein konkretes Beispiel dessen nennen, was die Bruderschaft nicht akzeptieren kann? 

Das erste Beispiel, das mir in den Sinn kommt, stammt aus dem Jahr 2019, als Papst Franziskus anlässlich 
seines Besuches auf der Arabischen Halbinsel gemeinsam mit einem Imam die bekannte Erklärung von 
Abu Dhabi unterzeichnete. Darin erklärte er zusammen mit dem muslimischen Würdenträger, die Vielfalt 
der Religionen sei als solche von der göttlichen Weisheit gewollt. 

Es ist offensichtlich, dass eine Gemeinschaft, die sich auf die Annahme einer solchen Aussage gründen 
oder sie einschließen würde, schlichtweg nicht katholisch wäre, denn sie würde eine Sünde gegen das 
erste Gebot und die Leugnung des ersten Artikels des Glaubensbekenntnisses beinhalten. Ich halte eine 
solche Aussage für mehr als einen bloßen Irrtum. Sie ist schlicht unvorstellbar. Sie kann nicht das 
Fundament einer katholischen Gemeinschaft sein, sondern vielmehr die Ursache für deren Auflösung. Ich 
denke, ein Katholik sollte eher das Martyrium vorziehen, als eine solche Aussage zu akzeptieren. 

10. Weltweit nimmt das Bewusstsein für die von der Bruderschaft seit Langem angeprangerten 
Irrtümer zu, insbesondere im Internet. Wäre es nicht angebracht, dieses Wirken im Vertrauen auf 
die Vorsehung sich entfalten zu lassen, anstatt durch einen starken öffentlichen Akt wie 
Bischofsweihen einzugreifen? 

Dieses Wirken ist sicherlich positiv, und man kann sich darüber nur freuen. Es veranschaulicht zweifellos 
die Berechtigung dessen, was die Bruderschaft verteidigt, und es ist angezeigt, diese Verbreitung der 
Wahrheit mit allen verfügbaren Mitteln zu fördern. Gleichwohl ist es ein Wirken mit Grenzen, denn der 
Glaubenskampf kann sich nicht auf Diskussionen und Stellungnahmen beschränken oder in ihnen 
erschöpfen, deren Schauplatz das Internet oder die sozialen Netzwerke sind.  

Die Heiligung einer Seele hängt gewiss vom Bekenntnis des authentischen Glaubens ab, dieses muss 
jedoch in ein wirklich christliches Leben münden. Am Sonntag brauchen die Seelen keine 
Internetplattform. Sie brauchen einen Priester, der ihnen die Beichte abnimmt und sie unterweist, der für 
sie die heilige Messe feiert, der sie wahrhaft heiligt und zu Gott führt. Die Seelen brauchen Priester. Und 
um Priester zu haben, braucht es Bischöfe. Keine „Influencer“. Anders gesagt: Man muss zur Wirklichkeit 
zurückkehren, das heißt zur Wirklichkeit der Seelen und ihrer konkreten objektiven Not. Die 
Bischofsweihen haben keinen anderen Zweck: für die an der Tradition festhaltenden Gläubigen die 
Spendung des Sakramentes der Firmung, der Weihe und alles dessen, was daraus folgt, zu gewährleisten. 

11. Besteht nicht die Gefahr, dass die Bruderschaft trotz guter Absichten in gewisser Weise dazu 
kommt, sich selbst mit der Kirche gleichzusetzen oder sich eine unersetzliche Rolle zuzuschreiben? 

In keiner Weise beansprucht die Bruderschaft, sich an die Stelle der Kirche zu setzen oder ihre Sendung 
zu übernehmen; vielmehr bewahrt sie das tiefe Bewusstsein, nur zu bestehen, um der Kirche zu dienen. 
Dabei stützt sie sich ausschließlich auf das, was die Kirche selbst immer und überall gelehrt, geglaubt und 
getan hat. 

Die Bruderschaft ist sich ebenso zutiefst bewusst, dass nicht sie es ist, die die Kirche rettet, denn allein 
unser Herr bewahrt und rettet seine Braut – Er, der niemals aufhört, über sie zu wachen. 



 

5 

Die Bruderschaft ist schlicht und einfach – unter Umständen, die sie nicht selbst gewählt hat – ein 
bevorzugtes Mittel, der Kirche treu zu bleiben. Aufmerksam gegenüber der Sendung ihrer Mutter, die 
während zwanzig Jahrhunderten ihre Kinder durch die Lehre und die Sakramente genährt hat, widmet 
sich die Bruderschaft kindlich der Bewahrung und Verteidigung der integralen Tradition, indem sie die 
Mittel ergreift für eine unvergleichliche Freiheit, um diesem Erbe treu zu bleiben. Nach dem Wort von 
Erzbischof Lefebvre ist die Bruderschaft lediglich ein Werk „der katholischen Kirche, die weiterhin die 
Lehre überliefert“; ihre Rolle ist die eines „Briefträgers, der einen Brief überbringt“. Und sie wünscht nichts 
mehr, als alle katholischen Hirten vereint in der Erfüllung dieser Pflicht zu sehen. 

12. Kommen wir auf den Papst zurück. Halten Sie es für realistisch, dass der Heilige Vater 
akzeptieren oder zumindest dulden könnte, dass die Bruderschaft Bischöfe ohne päpstliches 
Mandat weiht? 

Ein Papst ist vor allem ein Vater. Als solcher ist er fähig, eine aufrechte Absicht, einen ehrlichen Willen, 
der Kirche zu dienen, und vor allem einen echten Gewissenskonflikt in einer außergewöhnlichen Situation 
zu erkennen. Diese Elemente sind objektiv, und alle, die die Bruderschaft kennen, können dies 
anerkennen, selbst ohne notwendigerweise ihre Positionen zu teilen. 

13. Das ist in der Theorie verständlich. Glauben Sie aber, dass Rom konkret eine solche Entscheidung 
der Bruderschaft dulden könnte? 

Die Zukunft liegt in den Händen des Heiligen Vaters und selbstverständlich der Vorsehung. Dennoch ist 
anzuerkennen, dass der Heilige Stuhl mitunter zu einem gewissen Pragmatismus, ja sogar zu einer 
überraschenden Flexibilität fähig ist, wenn er überzeugt ist, zum Wohl der Seelen zu handeln. 

Man nehme den sehr aktuellen Fall der Beziehungen zur chinesischen Regierung. Trotz eines wirklichen 
Schismas der chinesischen patriotischen Kirche; trotz einer ununterbrochenen Verfolgung der 
sogenannten Untergrundkirche, die Rom treu geblieben ist; trotz regelmäßig erneuerter und vom 
chinesischen Staat gebrochener Abkommen – im Jahr 2023 hat Papst Franziskus nachträglich die 
Ernennung des Bischofs von Shanghai durch die chinesischen Behörden gebilligt. In jüngerer Zeit hat auch 
Papst Leo XIV. nachträglich die Ernennung des Bischofs von Xinxiang akzeptiert, der während der Vakanz 
des Apostolischen Stuhles in gleicher Weise ernannt worden war, obwohl der Rom treu gebliebene Bischof, 
der mehrfach inhaftiert worden war, noch im Amt war. In beiden Fällen handelt es sich offenkundig um 
regierungsfreundliche Prälaten, die von Peking einseitig eingesetzt wurden, um die katholische Kirche in 
China zu kontrollieren. Man beachte, dass es sich hierbei nicht um bloße Weihbischöfe handelt, sondern 
um Ortsbischöfe, das heißt um ordentliche Hirten ihrer jeweiligen Diözese (oder Präfektur) mit 
Jurisdiktion über die örtlichen Priester und Gläubigen. In Rom weiß man sehr genau, zu welchem Zweck 
diese Hirten ausgewählt und einseitig eingesetzt worden sind. 

„Die Priesterbruderschaft St. Pius X. erstrebt nichts anderes als dies: das Wohl  
der Seelen und das des Priestertums, das auf ihre Heiligung hingeordnet ist.“ 

Der Fall der Bruderschaft ist grundverschieden: Es geht für uns keineswegs darum, eine kommunistische 
oder antichristliche Macht zu begünstigen, sondern einzig darum, in einer Zeit allgemeiner Krise und 
Verwirrung die Rechte des Christkönigs und die Tradition der Kirche zu bewahren, die schwer 
beeinträchtigt sind. Die Absichten und Zielsetzungen sind offensichtlich nicht dieselben. Der Papst weiß 
das. Zudem weiß der Heilige Vater sehr wohl, dass die Bruderschaft in keiner Weise beabsichtigt, ihren 
Bischöfen irgendeine Jurisdiktion zu verleihen, was der Errichtung einer Parallelkirche gleichkäme. 

Ehrlich gesagt sehe ich nicht, wie der Papst von Seiten der Bruderschaft eine größere Gefahr für die Seelen 
befürchten könnte als von Seiten der Regierung von Peking. 

14. Halten Sie es für möglich, dass hinsichtlich der traditionellen Messe die Notwendigkeit für die 
Seelen heute ebenso schwerwiegend ist wie 1988? Nach dem bekannten Auf und Ab des Ritus des 
heiligen Papstes Pius V. – seiner Freigabe durch Benedikt XVI. im Jahr 2007 und den von 
Franziskus im Jahr 2021 verhängten Einschränkungen – in welche Richtung geht es mit dem 
neuen Papst? 

Soweit mir bekannt ist, hat Papst Leo XIV. in dieser Frage eine gewisse Zurückhaltung bewahrt, die in der 
konservativen Welt große Erwartungen geweckt hat. Vor Kurzem jedoch wurde ein Text von Kardinal 
Roche zur Liturgie veröffentlicht, der ursprünglich für die Kardinäle bestimmt war, die am Konsistorium 
des vergangenen Monats teilgenommen haben. Es gibt keinen Grund, daran zu zweifeln, dass dieser Text 



 

6 

in seinen Grundlinien der vom Papst gewünschten Ausrichtung entspricht. Es handelt sich um einen sehr 
klaren und vor allem logischen und kohärenten Text. Leider stützt er sich auf eine falsche Prämisse. 

Konkret verurteilt dieser Text in vollkommener Kontinuität mit Traditionis custodes das liturgische 
Projekt von Papst Benedikt XVI. Nach dessen Auffassung sollten der alte und der neue Ritus zwei ungefähr 
gleichwertige Formen sein, die jedenfalls denselben Glauben und dieselbe Ekklesiologie zum Ausdruck 
bringen und sich folglich gegenseitig bereichern könnten. Um die Einheit der Kirche besorgt, lag es 
Benedikt XVI. daher am Herzen, das Nebeneinanderbestehen beider Riten zu fördern, und er 
veröffentlichte 2007 Summorum Pontificum. Für viele erwies sich dies providentiell als eine 
Wiederentdeckung der Messe aller Zeiten; auf längere Sicht jedoch rief es auch eine Bewegung hervor, die 
den neuen Ritus in Frage stellte – eine Bewegung, die als problematisch erachtet wurde und die 
Traditionis custodes im Jahr 2021 einzudämmen suchte. 

Papst Franziskus treu verbunden, tritt Kardinal Roche seinerseits für die Einheit der Kirche ein, jedoch 
nach einer Vorstellung und mit Mitteln, die denen Benedikts XVI. diametral entgegengesetzt sind: 
Während er an der Behauptung einer Kontinuität von einem Ritus zum anderen durch die Reform festhält, 
lehnt er deren Koexistenz entschieden ab. Er sieht darin eine Quelle der Spaltung, eine Bedrohung für die 
Einheit, die durch eine Rückkehr zu einer authentischen liturgischen Gemeinschaft überwunden werden 
müsse: „Das vorrangige Gut der Einheit der Kirche wird nicht durch das Einfrieren von Spaltungen 
erreicht, sondern indem wir uns im Teilen dessen wiederfinden, was nur geteilt werden kann.“ In der 
Kirche, so fügt er hinzu, „soll es nur einen einzigen Ritus geben“, in voller Übereinstimmung mit dem 
wahren Sinn der Tradition. 

Dies ist ein gerechter und kohärenter Grundsatz, denn da die Kirche nur einen Glauben und nur eine 
Ekklesiologie besitzt, kann sie auch nur eine Liturgie haben, die diese angemessen zum Ausdruck bringt… 
Doch es ist ein falsch angewandter Grundsatz. Denn in Übereinstimmung mit der neuen nachkonziliaren 
Ekklesiologie begreift Kardinal Roche die Tradition als etwas Evolutives und den neuen Ritus als ihre 
einzige lebendige Ausdrucksform für unsere Zeit. Der Wert des tridentinischen Ritus kann daher nur als 
überholt angesehen werden, und seine Verwendung ist höchstens ein „Zugeständnis“, „keineswegs eine 
Förderung“. 

Dass es also eine „Spaltung“ und eine gegenwärtige Unvereinbarkeit zwischen den beiden Riten gibt, das 
wird damit immer deutlicher. Doch man täusche sich nicht: Die einzige Liturgie, welche die traditionelle 
Auffassung von Kirche, christlichem Leben und katholischem Priestertum in angemessener, 
unveränderlicher und nicht evolutiver Weise zum Ausdruck bringt, ist die Liturgie aller Zeiten. In diesem 
Punkt erscheint der Widerstand des Heiligen Stuhles mehr denn je endgültig. 

15. Kardinal Roche räumt immerhin ein, dass es bei der Umsetzung der Liturgiereform noch gewisse 
Probleme gibt. Glauben Sie, dass dies zu einem Bewusstsein für die Grenzen dieser Reform führen 
könnte? 

Es ist bemerkenswert, dass man nach sechzig Jahren noch immer eine wirkliche Schwierigkeit bei der 
Umsetzung der Liturgiereform eingesteht, deren Reichtum es erst noch zu entdecken gelte. Dies ist ein 
Refrain, den man seit jeher hört, sobald dieses Thema zur Sprache kommt, und den auch der Text von 
Kardinal Roche nicht ausspart. Doch anstatt sich ehrlich über die inneren Mängel der neuen Messe und 
damit über das generelle Scheitern dieser Reform Gedanken zu machen; anstatt der Tatsache ins Auge zu 
sehen, dass sich die Kirchen leeren und die Berufungen zurückgehen; anstatt sich zu fragen, warum der 
tridentinische Ritus weiterhin so viele Seelen anzieht, sieht Kardinal Roche als einzige Lösung lediglich 
eine dringende vorherige Ausbildung der Gläubigen und der Seminaristen. 

Ohne es zu bemerken, gerät er damit in einen Teufelskreis: Denn die Liturgie selbst ist dazu bestimmt, die 
Seelen zu formen. Fast zwei Jahrtausende lang sind die Seelen, oft Analphabeten, durch die Liturgie selbst 
erbaut und geheiligt worden, ohne dass es irgendeiner vorherigen Ausbildung bedurft hätte. Die 
intrinsische Unfähigkeit des Novus Ordo, die Seelen zu erbauen, nicht anzuerkennen und stattdessen eine 
noch bessere Ausbildung zu fordern, erscheint mir als Zeichen einer unheilbaren Blindheit. So gelangt man 
zu erschütternden Paradoxien: Die Reform wurde gewollt, um die Teilnahme der Gläubigen zu fördern, 
nun aber haben diese die Kirche in Scharen verlassen, weil diese fade Liturgie sie nicht zu nähren 
vermochte. Und das soll nichts mit der Reform selbst zu tun haben! 

16. Heute profitieren in vielen Ländern Gruppen außerhalb der Bruderschaft weiterhin vom 
Gebrauch des Messbuches von 1962. Solche Möglichkeiten bestanden 1988 kaum. Wäre dies nicht 
vorerst eine ausreichende Alternative, die neue Bischofsweihen verfrüht erscheinen ließe? 

Die Frage, die wir uns stellen müssen, lautet: Entsprechen diese Möglichkeiten dem, was die Kirche und 
die Seelen brauchen? Sind sie eine ausreichende Antwort auf die Not der Seelen? 



 

7 

Es ist unbestreitbar, dass überall dort, wo die traditionelle Messe gefeiert wird, der wahre Ritus der Kirche 
ausstrahlt – mit jenem tiefen Sinn für das Sakrale, der im neuen Ritus nicht zu finden ist. Doch man kann 
von dem Rahmen, in dem diese Messfeiern stattfinden, nicht abstrahieren. Unabhängig vom guten Willen 
der einen oder der anderen scheint der Rahmen klar zu sein, insbesondere seit Traditionis custodes, 
bestätigt durch Kardinal Roche: Es handelt sich um den Rahmen einer Kirche, in der der einzige offizielle 
„normale“ Ritus derjenige Pauls VI. ist. Die Feier des Ritus aller Zeiten unterliegt folglich einer 
Ausnahmeregelung: Den Anhängern dieses Ritus werden aus reinem Wohlwollen Ausnahmegenehmigungen 
gewährt, die ihnen seine Feier erlauben. Diese fügen sich jedoch in eine Logik ein, die der neuen 
Ekklesiologie entspricht. Sie setzen daher voraus, dass die neue Liturgie weiterhin das Kriterium der 
Frömmigkeit der Gläubigen und der authentische Ausdruck des kirchlichen Lebens bleibt. 

17. Warum sagen Sie, dass man von diesem Ausnahmerahmen nicht abstrahieren kann? Wird nicht 
dennoch Gutes gewirkt? Welche konkreten Folgen wären zu beklagen? 

Aus dieser Situation ergeben sich mindestens drei unheilvolle Konsequenzen. Die unmittelbarste ist eine 
tiefe strukturelle Instabilität. Priester und Gläubige, denen durch gewisse Privilegien der Gebrauch der 
tridentinischen Liturgie erlaubt ist, leben in der Angst vor dem folgenden Tag: Ein Privileg ist kein Recht. 
Solange die Autorität sie duldet, können sie ihre religiöse Praxis ohne Behelligung ausüben. Sobald jedoch 
die Autorität bestimmte Anforderungen stellt, Bedingungen auferlegt oder aus dem einen oder anderen 
Grund plötzlich die erteilten Erlaubnisse widerruft, finden sich Priester und Gläubige in einer 
Konfliktsituation wieder, ohne irgendein Mittel, sich zu verteidigen, um wirksam die traditionellen Heilsmittel 
sicherzustellen, auf die die Seelen ein Recht haben. Wie lassen sich solche Gewissenskonflikte auf Dauer 
vermeiden, wenn von zwei unvereinbaren Auffassungen vom kirchlichen Leben, verkörpert in zwei 
unvereinbaren Liturgien, die eine volle Anerkennung genießt, während die andere lediglich geduldet wird? 

Zweitens – und das ist zweifellos schwerwiegender – wird der eigentliche Grund für die Verbundenheit 
dieser Gruppen mit der tridentinischen Liturgie nicht mehr verstanden, was die öffentlichen Rechte der 
Tradition der Kirche und damit das Wohl der Seelen ernsthaft gefährdet. Wenn nämlich die Messe aller 
Zeiten akzeptieren kann, dass die moderne Messe in der ganzen Kirche gefeiert wird, und wenn sie für 
sich selbst lediglich ein besonderes Privileg beansprucht, das an eine Vorliebe oder an ein eigenes 
Charisma gebunden ist – wie soll man dann noch verstehen, dass die Messe aller Zeiten der neuen Messe 
unversöhnlich gegenübersteht, dass sie die einzige wahre Liturgie der ganzen Kirche bleibt und dass 
niemand daran gehindert werden darf, sie zu feiern? Wie kann man erkennen, dass die Messe Pauls VI. 
nicht angenommen werden kann, weil sie eine erhebliche Abweichung von der katholischen Theologie der 
heiligen Messe darstellt, und dass niemand gezwungen werden kann, sie zu feiern? Und wie sollen die 
Seelen wirksam von dieser vergifteten Liturgie weggeführt werden, um aus den reinen Quellen der 
katholischen Liturgie zu schöpfen? 

„Die Bruderschaft ist schlicht und einfach – unter Umständen, die sie  
nicht gewählt hat – ein bevorzugtes Mittel, der Kirche treu zu bleiben.“ 

Schließlich ergibt sich als weitergehende Folge aus den beiden vorhergehenden die Notwendigkeit, eine 
fragile Stabilität nicht durch als störend empfundenes Verhalten zu gefährden, was viele Hirten zu einem 
erzwungenen Schweigen verurteilt, wenn sie eigentlich gegen diese oder jene skandalöse Lehre aufstehen 
müssten, die Glauben oder Moral verdirbt. Die notwendige Anprangerung der die Kirche zerstörenden 
Irrtümer – sie ist zum Wohl der von dieser vergifteten Nahrung bedrohten Seelen geboten – wird so 
gelähmt. Man klärt den einen oder anderen im Privaten auf, sofern man die Schädlichkeit dieses oder jenes 
Irrtums überhaupt noch zu erkennen vermag, doch es bleibt ein zaghaftes Flüstern, in dem die Wahrheit 
kaum noch mit der erforderlichen Freiheit zum Ausdruck kommt – vor allem, wenn es den Kampf gegen 
Prinzipien geht, die man stillschweigend akzeptiert hat. Auch hier sind es wieder die Seelen, die nicht 
mehr erleuchtet werden und denen das Brot der Lehre entzogen wird, nach dem sie doch hungern. Mit 
der Zeit verändert dies allmählich die Mentalität und führt nach und nach zur allgemeinen und 
unbewussten Annahme der verschiedenen Reformen, die das kirchliche Leben betreffen. Auch gegenüber 
diesen Seelen empfindet die Bruderschaft die Verantwortung, sie zu erleuchten und nicht im Stich zu 
lassen. 

Es geht nicht darum, jemandem Vorwürfe zu machen oder über irgendwen zu urteilen, sondern darum, 
die Augen zu öffnen und die Tatsachen festzustellen. Nun aber müssen wir anerkennen, dass die Gruppen, 
die in den Genuss der traditionellen Liturgie kommen, keine angemessene Antwort auf die tiefgreifenden 
Nöte der Kirche und der Seelen darstellen können, solange deren Gebrauch an die zumindest implizite 
Akzeptanz der Konzilsreformen gebunden bleibt. Umgekehrt muss man – um einen bereits geäußerten 



 

8 

Gedanken aufzugreifen – den Katholiken unserer Zeit eine Wahrheit ohne Abstriche anbieten können, 
dargeboten ohne Vorbehalte und mit den Mitteln, sie vollständig zu leben, zum Heil der Seelen und zum 
Dienst an der ganzen Kirche. 

18. Glauben Sie dennoch, dass Rom sich in Zukunft gegenüber der traditionellen Messe großzügiger 
zeigen könnte? 

Es ist nicht ausgeschlossen, dass Rom in Zukunft eine offenere Haltung einnehmen könnte, wie dies bereits 
1988 unter ähnlichen Umständen geschah, als das alte Messbuch bestimmten Gruppen gewährt wurde, 
um die Gläubigen von der Bruderschaft abzuziehen. Sollte dies erneut geschehen, wäre es sehr politisch 
und sehr wenig der Lehre entsprechend: Das tridentinische Messbuch ist ausschließlich dazu bestimmt, 
die göttliche Majestät anzubeten und den Glauben zu nähren; es darf nicht als Instrument pastoraler 
Feinjustierung oder als Ventil zur Beschwichtigung instrumentalisiert werden. 

Doch ein größeres oder geringeres Entgegenkommen würde nichts an der Schädlichkeit des oben 
beschriebenen Rahmens ändern und somit die Situation nicht wesentlich verändern. 

Darüber hinaus ist das Szenario in Wirklichkeit komplexer: In Rom haben Papst Franziskus und Kardinal 
Roche sehr wohl erkannt, dass eine Ausweitung des Gebrauchs des Messbuches des heiligen Pius V. 
zwangsläufig eine Infragestellung der Liturgiereform und des Konzils auslöst, und zwar in einem 
unerquicklichen und vor allem unkontrollierbaren Ausmaß. Es ist daher schwer vorherzusehen, was 
geschehen wird, doch die Gefahr einer Verstrickung in Logiken, die eher politisch als lehrmäßig sind, ist 
real. 

19. Was möchten Sie den Gläubigen und den Mitgliedern der Bruderschaft besonders sagen? 

Ich möchte ihnen sagen, dass die gegenwärtige Stunde vor allem eine Zeit des Gebetes ist, der 
Vorbereitung der Herzen, der Seelen und auch der Geister, um uns der Gnade zu öffnen, die diese Weihen 
für die ganze Kirche darstellen. Dies alles in Sammlung, in Frieden und im Vertrauen auf die Vorsehung, 
die die Bruderschaft niemals verlassen hat und sie auch jetzt nicht verlassen wird. 

20. Hoffen Sie weiterhin, dem Papst begegnen zu können? 

Ja, gewiss. Es erscheint mir äußerst wichtig, mich mit dem Heiligen Vater unterhalten zu können, und es 
gibt vieles, was ich ihm gern mitteilen würde, ihm aber nicht schreiben konnte. Leider sieht die von 
Kardinal Fernández erhaltene Antwort keine Audienz beim Papst vor. Stattdessen stellt sie die Androhung 
neuer Sanktionen in den Raum. 

21. Was wird die Bruderschaft tun, wenn der Heilige Stuhl beschließt, sie zu verurteilen? 

Zunächst sei daran erinnert, dass etwaige kanonische Strafen unter solchen Umständen keinerlei reale 
Wirkung hätten. 

Sollten sie dennoch verhängt werden, ist es gewiss, dass die Bruderschaft dieses neue Leiden ohne 
Bitterkeit annehmen würde, wie sie die vergangenen Leiden angenommen hat, und es aufrichtig für das 
Wohl der Kirche aufopfern würde. Die Bruderschaft arbeitet für die Kirche. Und sie zweifelt nicht daran, 
dass eine solche Situation, sollte sie eintreten, nur vorübergehend sein kann; denn die Kirche ist göttlich 
und unser Herr verlässt sie nicht. 

Die Bruderschaft wird daher weiterhin nach Kräften in Treue zur katholischen Tradition wirken und der 
Kirche demütig dienen, indem sie auf die Not der Seelen antwortet. Und sie wird weiterhin kindlich für 
den Papst beten, wie sie es immer getan hat – in der Erwartung, eines Tages von diesen möglichen 
ungerechten Sanktionen befreit zu werden, wie dies 2009 der Fall war. Wir sind überzeugt, dass die 
römischen Autoritäten eines Tages dankbar anerkennen werden, dass diese Bischofsweihen providentiell 
dazu beigetragen haben werden, den Glauben zu bewahren, zur größeren Ehre Gottes und zum Heil der 
Seelen. 

 

Interview, gegeben in Flavigny-sur-Ozerain am 2. Februar 2026 
dem Fest Mariä Lichtmess 


	Interview mit dem Generaloberen  der Priesterbruderschaft St. Pius X.
	„Suprema lex, salus animarum“

