Fraternidad Sacerdotal San Pio X
iy

©@

oo PX

Entrevista al Superior General
de la Fraternidad Sacerdotal San Pio X

«Suprema lex, salus antmarum»

«“La ley suprema es la salvacion de las almas”. De este principio fundamental
depende, en ultima instancia, toda la legitimidad de nuestro apostolado».

1. FSSPX.Actualidad: Reverendo Superior General, acaba usted de anunciar publicamente su
intencion de proceder a nuevas consagraciones episcopales en el seno de la Fraternidad Sacerdotal
San Pio X el proximo 1 de julio. ;Por qué anunciarlo precisamente hoy, 2 de febrero?

Don Davide Pagliarani: La fiesta de la Purificacién de la Santisima Virgen reviste una importancia
particular en la Fraternidad. En este dia, los candidatos al sacerdocio reciben la sotana. La Presentaciéon
de Nuestro Senor en el Templo, que celebramos hoy, les recuerda que la clave de su formacion y de su
preparacion para las Ordenes se encuentra en el don de si mismos, que pasa por las manos de Maria. Es
una fiesta mariana de suma importancia; cuando Simeén anuncia a Nuestra Sefiora una espada de dolor,
le indica con claridad su rol de Corredentora junto a su divino Hijo. Nuestra Sefiora acompaia de la misma
manera al futuro sacerdote en su formacién y durante toda su vida: es Ella quien forma continuamente a
Nuestro Sefior en su alma.

2. Ha habido rumores insistentes sobre este anuncio en los ullimos meses, especialmente tras el
JSallecimiento de Mons. Tissier de Mallerais en octubre de 2024. ; Por qué ha esperado hasta ahora?

Aligual que Mons. Lefebvre en su dia, la Fraternidad siempre ha procurado no adelantarse a la Providencia,
sino seguirla, dejandose guiar por sus indicaciones. Una decisién de tal importancia no puede tomarse a la
ligera, ni con precipitacion.

Concretamente, tratdndose de un asunto que obviamente concierne a la autoridad suprema de la Iglesia,
se imponia, en primer lugar, emprender las oportunas gestiones ante la Santa Sede -como hemos hecho-
aguardando, durante un plazo razonable, una respuesta. No podiamos tomar la decisién sin haber
manifestado de manera concreta nuestro reconocimiento de la autoridad del Santo Padre.

3. En su homilia, Vd. dijo que habia escrito al Papa. ;Podria decirnos algo mds al respecto?

El verano pasado escribi al Santo Padre para solicitar una audiencia. No habiendo recibido respuesta
alguna, escribi una nueva carta, unos meses mas tarde; una carta sencilla y filial, sin ocultarle ningin
detalle acerca de nuestras necesidades. Mencionaba nuestras divergencias doctrinales pero, también,
nuestro sincero deseo de servir sin descanso a la Iglesia catélica, pues somos servidores de la Iglesia a
pesar de la falta de reconocimiento canoénico.



ey
©@

Una respuesta a esta segunda carta nos fue enviada desde Roma hace unos dias, con firma del cardenal
Fernandez. Lamentablemente, esta respuesta desecha sin mas nuestra proposicion, sin ofrecernos una
solucién alternativa.

Esta propuesta, habida cuenta de las circunstancias absolutamente excepcionales en las que se encuentra
la Fraternidad, consiste, en resumidas cuentas, en que la Santa Sede acepte dejarnos continuar
provisionalmente en nuestra situaciéon de excepcién, por el bien de las almas que acuden a nosotros.
Asimismo, reiteramos al Papa nuestra promesa de dedicar todas nuestras energias a la salvaguardia de la
Tradicién y a hacer de nuestros fieles verdaderos hijos de la Iglesia. Me parece que una propuesta asi es,
a un tiempo, realista y razonable, y que podria, en principio, recibir el beneplécito del Santo Padre.

4. Pero entonces, st aun no ha recibido ese permiso, ;por qué considera que debe proceder de todos
modos a las consagraciones episcopales?

Se trata de un medio extraordinario, proporcionado a una necesidad a un tiempo real y extraordinaria.
Ciertamente, la simple existencia de una necesidad para el bien de las almas no implica, de suyo que,
cualquier iniciativa en su favor quede automaticamente justificada. En nuestro caso, después de un largo
periodo de espera, observacion y oracién, nos parece poder afirmar hoy que el estado objetivo de grave
necesidad en el que se encuentran las almas, la Fraternidad y la Iglesia exige esta decision.

Con el legado que nos ha dejado el papa Francisco, las razones de fondo que ya habian justificado las
consagraciones de 1988 conservan toda su vigencia y se revelan, hoy, en muchos aspectos, incluso mas
pertinentes. El Concilio Vaticano II sigue siendo y es hoy més que nunca la brijula que guia a los hombres
de Iglesia, y es poco probable que vayan a cambiar de rumbo en un futuro inmediato. Las grandes
orientaciones que ya se perfilan para el nuevo pontificado, en particular tras el dltimo consistorio, lo
confirman plenamente: en ellas se percibe una determinacién explicita de mantener la linea de Francisco
como un camino irreversible para toda la Iglesia.

«Reiteramos al Papa nuestra promesa de dedicar todas nuestras energias
a la salvaguardia de la Tradicion y a hacer de nuestros fieles
verdaderos hijos de la Iglesia»

Es triste constatarlo, pero es un hecho: en una parroquia media, los fieles ya no encuentran los recursos
necesarios para asegurar su salvacion eterna. En particular, en lo que se refiere a la predicacion integra de
la verdad y de la moral catélicas, asi como a la administracion de los Sacramentos tal como la Iglesia los ha
concebido siempre. Este es el resumen del estado de necesidad. En este contexto critico, nuestros obispos
van envejeciendo y, con el crecimiento continuo del apostolado, ya no dan abasto para responder a las
necesidades de los fieles en todo el mundo.

5. ¢En qué sentido considera Vd. que el consistorio del mes pasado confirma la direccion tomada
por el papa Francisco?

El cardenal Fernandez, en nombre del papa Leodn, invité a la Iglesia a volver a la intuicién fundamental de
Francisco, expresada en Fvangelii gaudium, su enciclica clave: de manera simplificada, se trata de
reducir el anuncio del Evangelio a su expresién primitiva esencial, en férmulas muy concisas y
contundentes —el «kerygma»—, con vistas a una «experiencia», a un encuentro inmediato con Cristo,
dejando de lado todo lo demés, por valioso que sea; concretamente, el conjunto de los elementos de la
Tradicion, considerados como accesorios y secundarios. Este método de la nueva evangelizacion es el que
ha producido el vacio doctrinal caracteristico del pontificado de Francisco, que una parte importante de
la Iglesia ha experimentado con tanta intensidad.

Ciertamente, en esta perspectiva hay que preocuparse siempre por ofrecer respuestas nuevas y adecuadas
a las cuestiones que surgen; pero esta tarea debe realizarse a través de la reforma sinodal, y no
redescubriendo las respuestas clasicas y siempre validas, proporcionadas por la Tradicién de la Iglesia. De
este modo, en el supuesto «soplo del Espiritu» de esta reforma sinodal, Francisco ha podido imponer a
toda la Iglesia decisiones catastréficas, como la autorizacion de la comunién para los divorciados vueltos a
casar o la bendicién de parejas del mismo sexo.



vy
©
En sintesis: mediante el «kerygma», el anuncio del Evangelio se aisla de todo el corpus de la doctrina y de
lamoral tradicionales; y mediante la sinodalidad, las respuestas tradicionales son sustituidas por decisiones
arbitrarias, facilmente absurdas y doctrinalmente injustificables. El propio cardenal Zen considera que este

método es manipulador y que atribuirlo al Espiritu Santo es blasfemo. Es de temer; por desgracia, que
tenga razon.

6. Vd. habla de servicio a la Iglesia pero, en la prdctica, la Fraternidad puede dar la impresion de
desafiar a la Iglesia, sobre todo si contemplan nuevas consagraciones episcopales. ;Céomo se lo
explicaria al Papa?

Servimos a la Iglesia, ante todo, sirviendo a las almas. Esto es un hecho objetivo, independientemente de
cualquier otra consideracion. La Iglesia existe fundamentalmente para las almas: su finalidad es la
santificacion de las almas y su salvacién. Todos los bellos discursos, los diversos debates y los grandes
temas sobre los que se discute o podria discutirse carecen de sentido si no tienen como objetivo la salvacién
de las almas. Conviene recordarlo, porque hoy existe el peligro de que la Iglesia se ocupe de todo y de
nada. La preocupacion ecolégica, por ejemplo, o la defensa de los derechos de las minorias, de las mujeres
o de los migrantes, corren el riesgo de hacer perder de vista la misién esencial de la Iglesia. Sila Fraternidad
San Pio X lucha por conservar la Tradicién, con todo lo que ello implica, es tinicamente porque estos tesoros
son absolutamente indispensables para la salvacion de las almas, y porque no persigue otra cosa, mas alla
del bien de las almas y el del sacerdocio ordenado a su santificacion.

«Em una parroquia media, los fieles ya no encuentran los recursos necesarios para
asequrar su salvacion eterna. Este es el resumen del estado de necesidad»

Al obrar asi, ponemos al servicio de la Iglesia aquello que conservamos. Ofrecemos a la Iglesia no un museo
de cosas antiguas y polvorientas, sino la Tradicién en su plenitud y fecundidad: la Tradicién que santifica
las almas, que las transforma, que suscita vocaciones y familias auténticamente catdélicas. Dicho de otro
modo: es para el propio Papa, en cuanto tal, para quien conservamos este tesoro, hasta el dia en que se
vuelva a comprender su valor y en que un Papa quiera servirse de él para el bien de toda la Iglesia. Porque
es a esta ultima a quien pertenece la Tradicion.

7. Vd. habla del bien de las almas, pero la Fraternidad no tiene mision sobre las almas. Al contrario,
Sue suprimida candnicamente hace mds de cincuenta anos. sEn virtud de qué puede justificarse
una mision de la Fraternidad respecto de las almas?

Se trata sencillamente de una cuestién de caridad. No queremos atribuirnos una misiéon que no tenemos.
Pero, al mismo tiempo, no podemos negarnos a responder a la angustia espiritual de las almas que, cada
vez se encuentran mas perplejas, desorientadas, y perdidas. Piden auxilio. Y tras haber buscado durante
mucho tiempo encuentran, de manera perfectamente natural, en las riquezas de la Tradicién de la Iglesia,
vividas integramente, con una alegria muy profunda, la luz y el consuelo. Respecto de estas almas, tenemos
una verdadera responsabilidad, aunque no tengamos una misién canénica: si alguien ve en la calle a una
persona en peligro, esta obligado a socorrerla segun sus posibilidades, aunque no sea ni bombero ni policia.

El nimero de almas que han acudido a nosotros no ha dejado de crecer con el paso de los afios y ha
aumentado, incluso, de manera considerable durante la ultima década. Ignorar sus necesidades y
abandonarlas significaria traicionarlas y, con ello, traicionar a la propia Iglesia, pues, una vez mas, la Iglesia
existe para las almas y no para alimentar discursos vanos y fitiles.

Esta caridad es un deber que prima sobre todos los demas. El propio derecho de la Iglesia lo prevé asi. En
el espiritu del derecho de la Iglesia, expresion juridica de esta caridad, el bien de las almas pasa antes que
todo. Representa verdaderamente la ley de las leyes, a la cual todas las demas estan subordinadas y frente
ala cual ninguna ley eclesiastica prevalece. El axioma «suprema lex, salus antmarum» —la ley suprema
es la salvacion de las almas— es una maxima clasica de la tradicién canoénica, retomada explicitamente,
por otra parte, en el dltimo canon del Cédigo de 1983; en el actual estado de necesidad, de este principio
fundamental depende, en tltima instancia, toda la legitimidad de nuestro apostolado y de nuestra misiéon
respecto de las almas que acuden a nosotros. Se trata, por nuestra parte, de un papel de suplencia, en
nombre de esta misma caridad.



ey
©@

8. ¢FEs Vd. consciente de que el hecho de contemplar nuevas consagraciones episcopales podria colocar
a los fieles que recurren a la Fraternidad ante un dilema: o bien la eleccion de la Tradicion integra
con todo lo que ello implica, o bien la «plena» comunion con la jerarquia de la Iglesia?

Este dilema es en realidad sélo aparente. Es evidente que un catélico debe conservar tanto la integridad
de la Tradicién como la comunién con la jerarquia. No puede elegir entre estos dos bienes, pues ambos
SON necesarios.

Con demasiada frecuencia se olvida, sin embargo, que la comunion se funda esencialmente en la fe catdélica,
con todo lo que ello implica: empezando por una verdadera vida sacramental y por el ejercicio de un
gobierno que predique esa misma fe y fomente su puesta en practica, usando su autoridad no de manera
arbitraria, sino verdaderamente en orden al bien espiritual de las almas confiadas a su cuidado.

Es, precisamente, para garantizar estos fundamentos, estas condiciones necesarias para la existencia
misma de la comunién en la Iglesia, por lo que la Fraternidad no puede aceptar lo que se opone a esa
comunién y la desnaturaliza, incluso cuando ello procede, paraddjicamente, de aquellos mismos que
ejercen la autoridad en la Iglesia.

9. sPodria darnos un ejemplo concreto de lo que la Fraternidad no puede aceptar?

El primer ejemplo que me viene a la mente se remonta al afio 2019, cuando el papa Francisco, con ocasion
de su visita a la peninsula arabiga, firmé con un iman la conocida Declaracion de Abu Dabi. En ella
afirmaba, junto con el lider musulméan, que la pluralidad de las religiones habia sido querida como tal por
la Sabiduria divina.

Es evidente que una comunién que se fundara en la aceptacion de tal afirmacién, o que la incluyera,
sencillamente no seria catdlica, pues implicaria un pecado contra el primer mandamiento y la negacién del
primer articulo del Credo. Considero que una afirmacion asi es mas que un simple error. Es sencillamente
inconcebible. No puede ser el fundamento de una comunién catdlica, sino mas bien la causa de su
disolucién. Pienso que un catodlico deberia preferir el martirio antes que aceptar tal afirmacion.

10. En todo el mundo, la toma de conciencia de los errores denunciados desde hace tiempo por la
Fraternidad progresa, especialmente en internet. ;No convendria dejar que este movimiento se
desarrolle con confianza en la Providencia, en lugar de intervenir mediante un gesto publico
fuerte como las consagraciones?

Este movimiento es ciertamente positivo, y no puede sino alegrarnos. Ilustra sin duda la plausibilidad de
lo que defiende la Fraternidad y conviene alentar esta difusiéon de la verdad por todos los medios
existentes. Dicho esto, se trata un movimiento que tiene sus limites, pues el combate de la fe no se limita
a, ni se agota en discusiones y tomas de posicién cuyo escenario sean la web o las redes sociales.

La santificacion de un alma depende ciertamente de una profesion de fe auténtica, pero esta debe conducir
a una vida verdaderamente cristiana. El domingo las almas no necesitan consultar una plataforma de
internet. Lo que necesitan es un sacerdote que las confiese y las instruya, que les celebre la santa Misa,
que las santifique verdaderamente y las conduzca a Dios. Las almas necesitan sacerdotes. Y para tener
sacerdotes, hacen falta obispos. No «influencers». En otras palabras, hay que volver al mundo real, es
decir, a la realidad de las almas y de sus necesidades objetivas concretas. Las consagraciones episcopales
no tienen otra finalidad: garantizar, para los fieles comprometidos con la Tradicién, la administracién del
sacramento de la confirmacion, del orden y de todo lo que de ellos se deriva.

11. A pesar de sus buenas intenciones, sno piensa que la Fraternidad podria acabar, de algin modo,
tomdndose a st misma por la Iglesia, o considerdndose insustituible?

De ninguna manera la Fraternidad pretende sustituirse a la Iglesia ni asumir su misién; por el contrario,
conserva una profunda conciencia de no existir sino para servirla, apoyandose exclusivamente en lo que
la Iglesia misma ha predicado, creido y practicado siempre y en todas partes.

La Fraternidad es, del mismo modo, profundamente consciente de que no es ella quien salva a la Iglesia,
pues solo Nuestro Sefor, que no cesa nunca de velar por ella, puede guardar y salvar a Su Esposa,

La Fraternidad es, sencillamente, en circunstancias que no ha elegido, un medio privilegiado para
permanecer fiel a la Iglesia. Atenta a la misién de su Madre, que durante veinte siglos ha alimentado a sus



ey
v

hijos con la doctrina y los sacramentos, la Fraternidad se consagra filialmente a la preservacién y a la
defensa de la Tradicién integra, tomando los medios de una libertad sin equivalente para permanecer fiel
a este legado. Segtn la expresion de Mons. Lefebvre, la Fraternidad no es mas que una obra «de la Iglesia
catolica, que continda transmitiendo la doctrina»; su papel es el de un «cartero que lleva una carta». Y su
mayor deseo es ver a todos los pastores catélicos unirse a ella en el cumplimiento de este deber.

12. Volvamos al Papa. ;Le parece verosimil pensar que el Santo Padre pueda aceptar, o al menos
tolerar, que la Fraternidad consagre obispos sin mandato pontificio?

Un Papa es ante todo un padre. Como tal, es capaz de discernir una intencién recta, una voluntad sincera
de servir a la Iglesia y, sobre todo, un verdadero caso de conciencia en una situacién excepcional. Estos
elementos son objetivos y todos los que conocen la Fraternidad pueden reconocerlos, incluso sin compartir
necesariamente sus posiciones.

13. Esto resulta comprensible, en teoria. Pero spiensa Vd. que, concretamente, Roma pueda tolerar
una decision semejante por parte de la Fraternidad?

El futuro permanece en manos del Santo Padre y, evidentemente, de la Providencia. No obstante, hay que
reconocer que la Santa Sede es a veces capaz de mostrar un cierto pragmatismo, incluso una flexibilidad
sorprendente, cuando estd convencida de obrar por el bien de las almas.

Tomemos el caso muy actual de las relaciones con el gobierno chino. A pesar de un verdadero cisma de la
Iglesia patridtica china; a pesar de una persecucién ininterrumpida de la Iglesia subterranea, fiel a Roma,;
a pesar de acuerdos regularmente renovados y luego violados por el gobierno chino, en 2023, el papa
Francisco aprob6 a posteriori el nombramiento del obispo de Shanghdi por las autoridades chinas. Mas
recientemente, el papa Leén XIV acabd aceptando también a posterior: el nombramiento del obispo de
Xinxiang, designado del mismo modo durante la vacancia de la Sede Apostélica, cuando el obispo fiel a
Roma, varias veces encarcelado, seguia atn en funciones. En ambos casos, se trata evidentemente de
prelados afines al gobierno, impuestos unilateralmente por Pekin con el objetivo de controlar la Iglesia
catoélica china. Conviene subrayar que no se trata aqui de simples obispos auxiliares, sino de obispos
residenciales, es decir, de pastores ordinarios de su diécesis (o prefectura) respectiva, con jurisdiccion
sobre los sacerdotes y los fieles locales. En Roma se sabe perfectamente con qué finalidad han sido elegidos
e impuestos unilateralmente estos pastores.

«La Fraternidad San Pio X no persigue no persigue otra cosa, mas alld del bien
de las almas y el del sacerdocio ordenado a su santificacion»

El caso de la Fraternidad es muy distinto: no se trata en absoluto de colaborar con un poder comunista o
anticristiano, sino tinicamente de salvaguardar los derechos de Cristo Rey y de la Tradicién de la Iglesia,
en un momento de crisis y de confusién generalizadas en el que estos se encuentran gravemente
comprometidos. Las intenciones y las finalidades no son, evidentemente, las mismas. El Papa lo sabe.
Ademas, el Santo Padre sabe perfectamente que la Fraternidad no pretende de ningiin modo conferir a
sus obispos jurisdiccion alguna, lo que equivaldria a crear una Iglesia paralela.

Francamente, no veo cémo el Papa podria temer un peligro mayor para las almas por arte de la Fraternidad
que por parte del gobierno de Pekin.

14. ¢Piensa Vd. que, en lo que respecta a la Misa tradicional, la necesidad de las almas es hoy tan
grave como en 19882 Tras las vicisitudes por las que ha pasado el rito de san Pio V —su
liberalizacion por Benedicto XVI en 2007 y las restricciones impuestas por Francisco en 2021,
chacta dénde nos dirigimos con el nuevo Papa?

Hasta donde yo sé, el papa Le6n XIV ha mantenido cierta discrecién sobre este tema, que suscita una gran
expectacion en el mundo conservador. Sin embargo, muy recientemente se ha hecho publico un texto del
cardenal Roche sobre la liturgia, destinado inicialmente a los cardenales que participaron en el consistorio
del mes pasado. Y no hay razén para dudar de que dicho texto corresponda, en sus grandes lineas, a la



iy

©

orientacién querida por el Papa. Se trata de un texto muy claro y, sobre todo, 16gico y coherente.
Lamentablemente, se apoya en una premisa falsa.

Concretamente, este texto, en perfecta continuidad con Traditionis custodes, condena el proyecto
litirgico del papa Benedicto XVI. Segin este tultimo, el rito antiguo y el nuevo serian dos formas
aproximadamente equivalentes, que expresarian en todo caso la misma fe y la misma eclesiologia, y que
podrian, por tanto, enriquecerse mutuamente. Preocupado por la unidad de la Iglesia, Benedicto XVI quiso
promover la coexistencia de ambos ritos y publicé en 2007 Summorum Pontificum. Para muchos, esto
supuso providencialmente un redescubrimiento de la misa de siempre; pero a la larga dio lugar también a
un movimiento de cuestionamiento del nuevo rito, movimiento que parecié problematico y que
Traditionis custodes, en 2021, traté de frenar.

Fiel a Francisco, el cardenal Roche promueve a su vez la unidad de la Iglesia, pero conforme a una idea y
mediante soluciones diametralmente opuestas a las de Benedicto XVI: aunque se mantiene la afirmacion de
la continuidad de un rito a otro a través de la reforma, se opone firmemente a su coexistencia. Ve en ella una
fuente de divisién, una amenaza para la unidad, que debe superarse volviendo a una auténtica comunién
litdrgica: «El bien primordial de la unidad de la Iglesia no se alcanza congelando la divisién, sino
reencontrandonos todos en el compartir aquello que no puede sino ser compartido». En la Iglesia, «deberia
haber un solo rito», en plena sintonia con el verdadero sentido de la Tradicion.

Se trata de un principio justo y coherente, pues la Iglesia, al tener una sola fe y una sola eclesiologia, no
puede tener sino una sola liturgia capaz de expresarlas adecuadamente... Pero es un principio mal
aplicado, ya que, en coherencia con la nueva eclesiologia posconciliar, el cardenal Roche concibe la
Tradiciéon como algo evolutivo, y el nuevo rito como su Uinica expresion viva para nuestro tiempo; el valor
del rito tridentino sélo puede ser considerado como superado y su uso, a lo sumo, una «concesion», «en
ninglin caso una promocions.

Que haya, pues, «division» e incompatibilidad actual entre los dos ritos: esto es lo que ahora aparece con
mayor claridad. Pero no nos engafiemos: la unica liturgia que expresa adecuadamente, de manera
inmutable y no evolutiva, la concepcién tradicional de la Iglesia, de la vida cristiana y del sacerdocio catélico
es la de siempre. En este punto, la oposicién de la Santa Sede parece mas que nunca irrevocable.

15. El cardenal Roche reconoce, no obstante, que aiin existen ciertos problemas en la aplicacion de la
reforma litirgica. ;Piensa Vd. que esto podria conducir a una toma de conciencia de los limites
de dicha reforma?

Resulta interesante constatar que, después de sesenta afnos, todavia se admite una dificultad real en la
aplicacion de la reforma littirgica, «cuya riqueza habria que descubrir»: es una cantilena que se oye siempre
que se aborda este tema y que el texto del cardenal Roche no elude. Pero en lugar de interrogarse
sinceramente sobre las deficiencias intrinsecas de la nueva misa y, por tanto, sobre el fracaso general de
esta reforma; en lugar de reconocer el hecho de que las iglesias se vacian y las vocaciones disminuyen; en
lugar de preguntarse por qué el rito tridentino sigue atrayendo a tantas almas... El cardenal Roche sélo ve
como solucién una urgente formacién previa de los fieles y de los seminaristas.

Sin darse cuenta, entra asi en un circulo vicioso, pues es la liturgia misma la que esta llamada a formar a
las almas. Durante casi dos mil afios, las almas —a menudo analfabetas— han sido edificadas y santificadas
por la propia liturgia, sin necesidad de formacién previa alguna. No reconocer la incapacidad intrinseca del
Nowvus Ordo para edificar a las almas, exigiendo una mejor formacién todavia, me parece el signo de una
ceguera irremediable. Se llega asi a paradojas chocantes: la reforma fue buscada para favorecer la
participacion de los fieles; ahora bien, estos han abandonado la Iglesia en masa porque esta liturgia insipida
no ha sabido alimentarlos; jy resulta que esto no tiene nada que ver con la propia reforma!

16. Hoy, en numerosos paises, grupos ajenos a la Fraternidad se benefician todavia del uso del Misal
de 1962. Esa posibilidad apenas existia en 1988. ;No seria esta una buena alternativa, por el
momento, que haria prematuras nuevas consagraciones episcopales?

La pregunta que debemos plantearnos es la siguiente: ;corresponden estas posibilidades a lo que la Iglesia
y las almas necesitan? jResponden de manera suficiente a la necesidad de las almas?

Es innegable que alli donde se celebra la Misa tradicional, irradia el verdadero rito de la Iglesia, con ese
profundo sentido de lo sagrado que no se encuentra en el nuevo rito. Pero no se puede hacer abstraccién



©
del marco en el que tienen lugar estas celebraciones. Con independencia de la buena voluntad de unos u
otros, el marco parece claro, especialmente desde Traditionis custodes, confirmado por el cardenal
Roche: se trata del de una Iglesia en la que el tinico rito oficial, «xnormal» es el de Pablo VI. La celebracién
del rito de siempre se realiza, por consiguiente, bajo un régimen de excepcién: quienes se adhieren a este
rito reciben, por benevolencia gratuita, dispensas que les permiten celebrarlo, pero estas se inscriben en

una légica que es la de la nueva eclesiologia y presuponen, por tanto, que la liturgia nueva sigue siendo el
criterio de la piedad de los fieles y la auténtica expresion de la vida de la Iglesia.

17. ¢;Por qué dice Vd. que no se puede hacer abstraccion de este marco de excepcion? ;No se hace, pese
a todo, un bien? ;Qué consecuencias concretas habria que lamentar?

De esta situacién se derivan al menos tres consecuencias nocivas. La mas inmediata es la de una profunda
fragilidad estructural. Los sacerdotes y los fieles que gozan de ciertos privilegios que les permiten usar la
liturgia tridentina viven en la angustia del mafiana: un privilegio no es un derecho. Mientras la autoridad
los tolera, pueden dedicarse a sus practicas religiosas sin ser molestados. Pero en cuanto la autoridad
formula determinadas exigencias, impone condiciones o revoca de repente, por una razén u otra, las
autorizaciones concedidas, sacerdotes y fieles se encuentran en una situaciéon de conflicto, sin medio
alguno de defenderse para garantizar eficazmente los auxilios tradicionales que las almas tienen derecho
a esperar. ;Cémo evitar de forma permanente semejantes casos de conciencia, cuando entre dos
concepciones inconciliables de la vida de la Iglesia, encarnadas en dos liturgias incompatibles, una goza de
pleno derecho de ciudadania mientras que la otra es sélo tolerada?

En segundo lugar —y esto es sin duda mas grave—, ya no se comprende la razén misma del apego de estos
grupos a la liturgia tridentina, lo que compromete gravemente los derechos publicos de la Tradicion de la
Iglesia y, con ello, el bien de las almas. En efecto, si la misa de siempre puede aceptar que la misa moderna
se celebre en toda la Iglesia, y si no reclama para si mas que un privilegio particular ligado a una preferencia
0 a un carisma propio, ;,céomo comprender entonces que esta lisa de siempre se oponga de manera
irreductible a la misa nueva, permanezca como la tinica verdadera liturgia de toda la Iglesia y que a nadie se
puede impedir su celebracién? ;Cémo saber que la misa de Pablo VI no puede ser reconocida, porque
constituye un alejamiento considerable de la teologia catdlica de la santa misa, y que nadie puede ser obligado
a celebrarla? ;Y como son eficazmente apartadas las almas de esta liturgia envenenada para apagar su sed en
las fuentes puras de la liturgia catdlica?

«La Fraternidad es, sencillamente, en circunstancias que no ha elegido, un medio
privilegiado para permanecer fiel a la Iglesia».

Por tltimo, una consecuencia mas lejana que se desprende de las dos anteriores: la necesidad de no
comprometer, mediante un comportamiento considerado perturbador, una estabilidad fragil, reduce a
muchos pastores a un silencio forzado cuando deberian alzar la voz contra tal o cual ensefianza escandalosa
que corrompe la fe o la moral. La necesaria denuncia de los errores que estdn demoliendo la Iglesia, exigida
por el propio bien de las almas amenazadas por este alimento envenenado, queda asi paralizada. Se ilumina
en privado a uno u otro, cuando atn se logra discernir la nocividad de tal o cual error, pero no es mas que
un murmullo timido, en el que la verdad apenas logra expresarse con la libertad requerida... Especialmente
cuando se trata de combatir principios tacitamente admitidos. Una vez mas, son las almas a las que ya no
se da luz y a las que se priva del pan de la doctrina del que, sin embargo, siguen hambrientas. Con el
tiempo, esto modifica progresivamente las mentalidades y conduce poco a poco a la aceptacion general e
inconsciente de las diversas reformas que afectan a la vida de la Iglesia. También respecto de estas almas,
la Fraternidad siente la responsabilidad de iluminarlas y de no abandonarlas.

No se trata de lanzar reproches ni de juzgar a nadie, sino de abrir los 0jos y constatar los hechos. Ahora
bien, estamos obligados a reconocer que, en la medida en que el uso de la liturgia tradicional sigue estando
condicionado por la aceptacion al menos implicita de las reformas conciliares, los grupos que se benefician
de ella no pueden constituir una respuesta adecuada a las necesidades profundas que experimentan la
Iglesia y las almas. Por el contrario, para retomar una idea ya expresada, es necesario poder ofrecer a los
catolicos de hoy una verdad sin concesiones, servida sin condicionamientos, con los medios para vivirla
integramente, para la salvacion de las almas y el servicio de toda la Iglesia.



ey
©@

18. Por otro lado, ;no piensa usted que Roma podria mostrarse mds generosa en el futuro respecto de
la Misa tradicional?

No es imposible que Roma llegue a adoptar en el futuro una actitud més abierta, como ya ocurrié en 1988,
en circunstancias analogas, cuando el Misal antiguo fue concedido a ciertos grupos para intentar apartar a
los fieles de la Fraternidad. Si esto volviera a suceder, seria muy politico y muy poco doctrinal: el Misal
tridentino estd destinado exclusivamente a adorar la majestad divina y a alimentar la fe; no puede ser
instrumentalizado como una herramienta de ajuste pastoral o una variable de apaciguamiento.

Dicho esto, una benevolencia mayor o menor no cambiarfa en nada la nocividad del marco descrito mas
arriba y, por tanto, no modificaria sustancialmente la situacion.

Por otra parte, el escenario es en realidad més complejo: en Roma, el papa Francisco y el cardenal Roche
han constatado claramente que ampliar el uso del Misal de san Pio V desencadena inevitablemente un
cuestionamiento de la reforma liturgica y del Concilio, en proporciones molestas y, sobre todo,
incontrolables. Resulta, pues, dificil prever lo que ocurrira, pero el peligro de quedar encerrados en légicas
mas politicas que doctrinales es real.

19. ;Hay algo que querria decirles, en especial, a los fieles y a los miembros de la Fraternidad?

Me gustaria decirles que el momento presente es, ante todo, un tiempo de oracién, de preparacion de los
corazones, de las almas y también de las inteligencias, con vistas a disponernos a la gracia que estas
consagraciones representan para toda la Iglesia. Todo ello en el recogimiento, en la paz y en la confianza
en la Providencia, que nunca ha abandonado a la Fraternidad y no la abandonara ahora.

20. ¢Sigue usted esperando poder encontrarse con el Papa?

Si, por supuesto. Me parece sumamente importante poder entrevistarme con el Santo Padre y hay muchas
cosas que estaria encantado de transmitirle y que no he podido poner por escrito. Lamentablemente, la
respuesta recibida por parte del cardenal Fernandez no prevé una audiencia con el Papa. En cambio, evoca
la amenaza de nuevas sanciones.

21. ;Qué hard la Fraternidad si la Santa Sede decide condenaria?

Ante todo, recordemos que, en las presentes circunstancias, las eventuales penas canénicas no tendrian
ningtn efecto real.

No obstante, si llegaran a ser pronunciadas, con toda certeza, la Fraternidad aceptaria, sin amargura, este
nuevo sufrimiento como ha sabido aceptar los sufrimientos pasados, y los ofreceria sinceramente por el bien
de la propia Iglesia. La Fraternidad trabaja por la Iglesia y no hay duda de que, si se diera una situacién
semejante, no podria ser sino temporal, pues la Iglesia es divina y Nuestro Sefior no la abandona.

La Fraternidad continuara, en suma, a trabajar lo mejor que pueda, con fidelidad a la Tradicién catdlica y
sirviendo humildemente a la Iglesia, respondiendo a las necesidades de las almas. Y seguird rezando
filialmente por el Papa, como siempre lo ha hecho, esperando poder verse un dia liberada de esas
eventuales sanciones injustas, como ya ocurrié en 2009. Estamos convencidos de que un dia las
autoridades romanas reconoceran con gratitud que estas consagraciones episcopales habran contribuido
providencialmente a mantener la fe, para mayor gloria de Dios y la salvacion de las almas.

Entrevista concedida en Flavigny-sur-Ozerain el 2 de febrero de 2026
en la fiesta de la Purificacién de la Santisima Virgen



	Entrevista al Superior General de la Fraternidad Sacerdotal San Pío X
	«Suprema lex, salus animarum»

