Fraternité Sacerdotale Saint-Pie X

oty
©@

5P X

Entretien avec le Supéerieur genéral
de la Fraternite Sacerdotale Sairnt-Pie X

« Suprema lex, salus anvmarum »

« “La loi supréme, c’est le salut des Ames.” C’est de ce principe supérieur
que dépend ultimement toute la légitimité de notre apostolat. »

1. FSSPX.Actualités : Monsieur le Supérieur général, vous venez d'annoncer publiquement votre
intention de procéder a des sacres épiscopaux pour la Fraternité Saint-Pie X, le 1° juillet prochain.
Pourquoi avoir fait cette annonce aujourd’hui, 2 février ?

Don Davide Pagliarani : La féte de la Purification de la tres sainte Vierge est tres significative dans la
Fraternité. C’est le jour ou les candidats a la prétrise revétent la soutane. La Présentation de Notre-
Seigneur au Temple, que nous fétons aujourd’hui, leur rappelle que la clef de leur formation et de leur
préparation aux ordres est dans le don de soi, qui passe par les mains de Marie. C’est une féte mariale
extrémement importante, car en annong¢ant un glaive de douleur a Notre-Dame, Siméon montre bien son
role de corédemptrice a c6té de son divin fils. On la voit associée a Notre-Seigneur des le commencement
de sa vie terrestre et jusqu'a la consommation de son sacrifice au Calvaire. De méme, Notre-Dame
accompagne le futur prétre dans sa formation et durant toute sa vie : c’est elle qui continue a former Notre-
Seigneur dans son ame.

2. Cette annonce était une rumeur persistante, ces derniers mois. En particulier depuis le déces de
Mgr Tissier de Mallerais, en octobre 2024. Pourquoi avez-vous attendu jusqu’a présent ?

Comme Mgr Lefebvre en son temps, la Fraternité a toujours le souci de ne pas précéder la Providence mais
de la suivre, en se laissant guider par ses indications. Une décision aussi importante ne peut pas étre prise
ala légere, ou dans la précipitation.

En particulier, puisqu’il s’agit d'une affaire qui intéresse évidemment 'autorité supréme de I'Eglise, il était
nécessaire d’entreprendre d’abord une démarche auprés du Saint-Siege — ce que nous avons fait — et
d’attendre un délai raisonnable pour lui permettre de nous répondre. Ce n’est pas une décision que nous
pouvions prendre sans manifester concrétement notre reconnaissance de I'autorité du Saint-Pere.

3. Dans votre homélie, vous avez dit en effet avoir écrit au Pape. Pourriez-vous nous en dire davantage ?

L’été dernier, j’ai écrit au Saint-Péere pour lui demander une audience. N’ayant pas recu de réponse, je lui
ai écrit une nouvelle lettre, quelques mois plus tard, d'une maniére simple, filiale, et sans rien lui cacher
de nos besoins. J'ai mentionné nos divergences doctrinales, mais aussi notre désir sincére de servir I'Eglise
catholique sans relache : car nous sommes serviteurs de I'Eglise, malgré notre statut canonique non
reconnu.



ey
©@

A ce second courrier, une réponse de Rome nous est parvenue il y a quelques jours, de la part du Cardinal
Fernandez. Malheureusement, celle-ci ne prend aucunement en considération la proposition que nous
avons formulée, et ne propose rien qui réponde a nos demandes.

Cette proposition, compte tenu des circonstances tout a fait particulieres dans lesquelles se trouve la
Fraternité, consiste concretement a demander que le Saint-Siege accepte de nous laisser continuer
temporairement dans notre situation d’exception, pour le bien des &mes qui s’adressent a nous. Nous avons
promis au pape de dépenser toute notre énergie pour la sauvegarde de la Tradition, et de faire de nos
fideles de vrais fils de I'Eglise. Il me semble qu'une telle proposition est a la fois réaliste et raisonnable, et
qu’elle pourrait, en soi, recevoir 'agrément du Saint-Peére.

4. Mais alors, si vous n'avez pas encore recu cet agrément, pourquoi estimez-vous devoir tout de
méme procéder & des consécration épiscopales ?

Il s’agit d’'un moyen extréme, proportionné a une nécessité réelle et extréme, elle aussi. Bien sr, la simple
existence d’'une nécessité pour le bien des ames ne signifie pas que, pour y répondre, n'importe quelle
initiative soit justifiée d’emblée. Mais dans notre cas, apres une longue période d’attente, d’'observation et
de priere, il nous semble pouvoir dire aujourd’hui que I'état objectif de grave nécessité dans lequel se
trouvent les Ames, la Fraternité et 'Eglise, exige une telle décision.

Avec I'héritage que nous a laissé le pape Francgois, les raisons de fond qui avaient déja justifié les sacres de
1988 subsistent encore pleinement et apparaissent méme, a bien des égards, d’'une acuité renouvelée. Le
Concile Vatican II demeure plus que jamais la boussole qui guide les hommes d’Eglise, et ceux-ci ne vont
vraisemblablement pas prendre une autre direction dans un avenir prochain. Les grandes orientations qui
se dessinent déja pour le nouveau pontificat, a travers le dernier consistoire en particulier, ne font que le
confirmer : on y voit une détermination explicite a conserver la ligne de Francois comme un chemin
irréversible pour toute I'Eglise.

« Nous avons promis au pape de dépenser toute notre énergie pour la sauvegarde
de la Tradition, et de faire de nos fideles de vrais fils de UEglise. »

C’est triste de le constater, mais c’est un fait : dans une paroisse ordinaire, les fidéles ne trouvent plus les
moyens nécessaires pour assurer leur salut éternel. Cela concerne en particulier la prédication intégrale
de la vérité et de la morale catholiques, ainsi que I'administration des sacrements comme 'Eglise I'a
toujours fait. Voila en quoi se résume I'état de nécessité. Dans ce contexte critique, nos évéques prennent
de I'age, et avec la croissance continuelle de I'apostolat, ils ne suffisent plus a répondre aux demandes des
fideles dans le monde entier.

5. En quot pensez-vous que le consistoire du mois dernier confirme la direction prise par le pape
Francois ?

Le cardinal Fernandez, au nom du pape Léon, y a invité I'Eglise a revenir a l'intuition fondamentale de
Francois, exprimée dans Evangelit gaudium, son encyclique clef : en simplifiant un peu, il s’agit de
réduire I'annonce de 'Evangile & son expression primitive essentielle, dans des formules trés concises et
percutantes —le « kérygme » —, en vue dune « expérience », d’'une rencontre immédiate avec le Christ,
laissant de coté tout le reste, si précieux soit-il — concretement, 'ensemble des éléments de la Tradition,
considérés comme accessoires et secondaires. C’est cette méthode de nouvelle évangélisation qui a produit
le vide doctrinal caractéristique du pontificat de Frangois, que tout un secteur de I'Eglise a fortement
ressenti.

Bien sfir, dans cette perspective, il faut toujours se préoccuper de fournir des réponses nouvelles et
appropriées aux questions qui surgissent : mais cette tache doit se réaliser a travers la réforme synodale,
et non en redécouvrant les réponses classiques et toujours valables fournies par la Tradition de I'Eglise.
C’est de cette maniere, dans le « souffle de 'Esprit » de cette réforme synodale, que Francois a été capable
d'imposer a 'Eglise entiere des décisions catastrophiques, comme celle autorisant la communion des
divorcés remariés, ou la bénédiction des couples de méme sexe.



ey
v

En synthése : par le « kérygme », on isole 'annonce de 'Evangile de tout le corpus de la doctrine et de la
morale traditionnelles ; et par la synodalité, on remplace les réponses traditionnelles par des décisions
aléatoires, facilement absurdes et doctrinalement injustifiables. Le cardinal Zen lui-méme trouve que cette
méthode est manipulatrice, et que le fait d’attribuer cela au Saint-Esprit est blasphématoire. Je crains,
malheureusement, qu’il n’ait raison.

6. Vous parlez de service a UEglise mais, dans la pratique, la Fraternité peut donner Uimpression de
défier UEglise, surtout si l'on envisage des sacres épiscopaux. Comment expliquez-vous cela au
Pape ?

Nous servons I'Eglise, d’abord, en servant les ames. Cela est un fait objectif, indépendamment de toute
autre considération. L’'Eglise, fondamentalement, existe pour les ames : elle a pour but leur sanctification
et leur salut. Tous les beaux discours, les débats divers et variés, les grands themes sur lesquels on discute
ou pourrait discuter, n'ont aucun sens s’ils n'ont pas pour objectif le salut des ames. Il est important de le
rappeler parce qu'il existe aujourd’hui un danger, pour 'Eglise, de s’occuper de tout et de rien. Le souci
écologique, par exemple, ou la préoccupation des droits des minorités, des femmes ou des migrants,
risquent de faire perdre de vue la mission essentielle de I'Eglise. Si la Fraternité Saint-Pie X lutte pour
garder la Tradition, avec tout ce que cela comporte, c’est uniquement parce que ces trésors sont
absolument indispensables au salut des ames, et qu’elle ne vise rien d’autre que cela : le bien des ames, et
celui du sacerdoce ordonné a leur sanctification.

« Dans une paroisse ordinaire, les fideles ne trouvent plus les moyens nécessaires
pour assurer leur salut éternel. Voila en quoi se résume l’état de nécessité. »

Ce faisant, nous mettons au service de 'Eglise elle-méme ce que nous gardons. Nous offrons a 'Eglise, non
un musée de choses anciennes et poussiéreuses, mais la Tradition dans sa plénitude et dans sa fécondité,
la Tradition qui sanctifie les ames, qui les transforme, qui suscite des vocations et des familles
authentiquement catholiques. Autrement dit, c’est pour le Pape lui-méme, en tant que tel, que nous
gardons ce trésor, jusqu’au jour ou 'on en comprendra a nouveau la valeur, et oll un pape voudra s’en
servir pour le bien de toute 'Eglise. Car c’est & cette derniére que la Tradition appartient.

7. Vous parlez du bien des dmes, mais la Fraternité n'a pas de mission sur les dmes. Au contraire,
elle a été canoniquement supprimée depuis plus de cinquante ans. A quel titre peut-on justifier
une quelconque mission de la Fraternité aupres des dmes ?

Il s’agit tout simplement d'une question de charité. Nous ne voulons pas nous donner une mission que nous
n’avons pas. Mais en méme temps, nous ne pouvons pas refuser de répondre a la détresse spirituelle des
ames qui, de plus en plus, sont perplexes, désorientées, perdues. Elles appellent au secours. Et apres avoir
longtemps cherché, c’est tout naturellement dans les richesses de la Tradition de I'Eglise, intégralement
vécue, qu’elles trouvent, avec une joie trés profonde, la lumiére et le réconfort. Sur ces dmes, nous avons une
véritable responsabilité, méme si nous n’avons pas de mission officielle : si quelqu'un voit dans la rue une
personne en danger, il est tenu de lui venir en aide selon ses possibilités, méme s’il n’est ni pompier ni policier.

Le nombre des ames qui se sont ainsi adressées a nous a crli sans cesse au fil des années, et a méme
considérablement augmenté durant la derniere décennie. Ignorer leurs besoins et les abandonner, cela
signifierait les trahir, et par 1a trahir I'Eglise elle-méme car, encore une fois, 'Eglise existe pour les ames,
et non pour alimenter des discours vains et futiles.

Cette charité est un devoir qui commande tous les autres. C'est le droit lui-méme de I'Eglise qui le prévoit
ainsi. Dans l'esprit du droit de I'Eglise, expression juridique de cette charité, le bien des Ames passe avant
tout. Il représente véritablement la loi des lois, a laquelle toutes les autres sont subordonnées, et contre
laquelle aucune loi ecclésiastique ne prévaut. L’axiome « suprema lex, salus animarum :laloi supréme,
c’est le salut des ames » est une maxime classique de la tradition canonique, reprise explicitement,
d’ailleurs, par le canon final du Code de 1983 ; dans I’état de nécessité actuel, c’est de ce principe supérieur
que dépend ultimement toute la légitimité de notre apostolat et de notre mission aupres des ames qui
s’adressent a nous. Il s’agit pour nous d’un role de suppléance, au nom de cette méme charité.



ey
©@

8. Etes-vous conscient que le fait d’envisager des sacres épiscopaux pourrait placer les fidéles qui
ont recours a la Fraternité face a un dilemme : ou le choix de la Tradition intégrale avec tout ce
que cela signifie, ou la « pleine » communion avec la hiérarchie de l’Eglise ?

Ce dilemme n’est qu’apparent, en réalité. Il est évident qu'un catholique doit a la fois garder la Tradition
intégrale et la communion avec la hiérarchie. Il ne peut pas choisir entre ces biens qui sont tous deux
nécessaires.

Mais on oublie trop souvent que la communion se fonde essentiellement sur la foi catholique, avec tout ce
que cela implique : & commencer par une véritable vie sacramentelle, et I'exercice d'un gouvernement qui
préche cette méme foi et la fait mettre en pratique, usant de son autorité non arbitrairement, mais
réellement en vue du bien spirituel des ames confiées a ses soins.

C’est justement pour garantir ces fondements, ces conditions nécessaires a l'existence méme de la
communion dans I'Eglise, que la Fraternité ne peut accepter ce qui s'oppose a cette communion et la
dénature. Méme lorsque cela vient — paradoxalement — de ceux-la mémes qui exercent l'autorité dans
I'Eglise.

9. Pourriez-vous donner un exemple concret de ce que la Fraternité ne peut accepter ?

Le premier exemple qui me vient a I'esprit remonte a 'année 2019, lorsque le pape Francois, a I'occasion de
sa visite dans la péninsule arabe, a signé avec un imam la fameuse déclaration d’Abu Dhabi. Il affirmait avec le
chef musulman que la pluralité des religions avait été voulue comme telle par la Sagesse divine.

1l est évident qu'une communion qui se fonderait sur I'acceptation d'une telle affirmation, ou qui I'inclurait,
ne serait tout simplement pas catholique, car elle inclurait un péché contre le premier commandement, et
la négation du premier article du Credo. Je trouve qu'une telle affirmation est plus quune simple erreur.
C’est tout simplement inimaginable. Elle ne peut pas étre le fondement d'une communion catholique, mais
plutot la cause de sa dissolution. Je pense qu'un catholique devrait préférer le martyre plutot que
d’accepter une telle affirmation.

10. Dans le monde entier, la prise de conscience des erreurs dénoncées de longue date par la Fraternité
progresse, notamment sur internet. Ne conviendrait-il pas de laisser ce mouvement se développer
dans la confiance en la Providence, plutét que d’intervenir par un geste public fort comme des
consécrations épiscopales ?

Ce mouvement est certainement positif, et on ne peut que s’en réjouir. Il illustre certainement le bien-
fondé de ce que défend la Fraternité, et il y a lieu d’encourager cette diffusion de la vérité par tous les
moyens qui existent. Cela dit, c’est un mouvement qui a ses limites. Car le combat de la foi ne peut pas se
restreindre et s’épuiser dans des discussions et dans des prises de position qui ont comme théatre le web
ou les réseaux sociaux.

La sanctification d'une ame dépend bien siir d'une profession de foi authentique, mais celle-ci doit aboutir
a une vraie vie chrétienne. Or, le dimanche, les Ames n’ont pas besoin de consulter une plate-forme
internet. Elles ont besoin d'un prétre qui les confesse et les instruise, qui leur célebre la sainte messe, qui
les sanctifie véritablement et les conduise a4 Dieu. Les ames ont besoin de prétres. Or, pour avoir des
prétres, il faut des évéques. Pas des « influenceurs ». Autrement dit, il faut revenir au réel. C’est-a-dire le
réel des ames, de leurs nécessités objectives concretes. Les sacres épiscopaux n’ont pas d’autre finalité :
garantir, pour les fideles attachés a la Tradition, 'administration du sacrement de la confirmation, de
lordre, et de tout ce qui en découle.

11. Ne pensez-vous pas que, malgré ses bonnes intentions, la Fraternité pourrait de quelque maniere
finir par se prendre elle-méme pour UEglise, ou s’attribuer un réle irremplacable ?

En aucune maniére la Fraternité ne prétend se substituer a 'Eglise, ou en assumer la mission : elle
conserve au contraire la conscience profonde de n’exister que pour la servir, appuyée exclusivement sur
ce que I'Eglise elle-méme a toujours et universellement préché, cru et accompli.

La Fraternité est également profondément consciente que ce n'est pas elle qui sauve I'Eglise, car Notre-
Seigneur seul garde et sauve son Epouse, Lui qui ne cesse jamais de veiller sur elle.



ey
v

La Fraternité est tout simplement, dans des circonstances qu’elle n’a pas choisies, un moyen privilégié de
rester fidele a I'Eglise. Attentive 2 la mission de sa Mére, qui durant vingt siecles a nourri ses enfants par
la doctrine et les sacrements, la Fraternité se consacre filialement a la préservation et a la défense de la
Tradition intégrale, en prenant les moyens d’une liberté sans équivalent pour rester fidele a cet héritage.
Selon I'expression de Mgr Lefebvre, la Fraternité n’est qu'une ceuvre « de I'Eglise catholique, qui continue
a transmettre la doctrine » ; son role est celui d'un « facteur qui porte une lettre ». Et elle ne désire rien
tant que de voir tous les pasteurs catholiques se joindre a elle dans 'accomplissement de ce devoir.

12. Revenons au Pape. Croyez-vous réaliste de penser que le Saint-Pére puisse accepter, ou du moins
tolérer, que la Fraternité consacre des évéques sans mandat pontifical ?

Un pape est d’abord un pere. Comme tel, il est capable de discerner une intention droite, une volonté
sincére de servir 'Eglise, et surtout un véritable cas de conscience dans une situation exceptionnelle. Ces
éléments sont objectifs, et tous ceux qui connaissent la Fraternité peuvent le reconnaitre, méme sans
nécessairement partager ses positions.

13. Cela est compréhensible dans la théorie. Mais pensez-vous que, concretement, Rome puisse tolérer
une telle décision de la part de la Fraternité ?

L’avenir reste entre les mains du Saint-Peére et, évidemment, de la Providence. Néanmoins, il faut
reconnaitre que le Saint-Siege est parfois capable de faire preuve d'un certain pragmatisme, voire d’'une
flexibilité étonnante, lorsqu’il est convaincu d’agir pour le bien des ames.

Prenons le cas tres actuel des relations avec le gouvernement chinois. Malgré un véritable schisme de
I'Eglise patriotique chinoise ; malgré une persécution ininterrompue de I'Eglise du silence, fidéle 2 Rome ;
malgré des accords régulierement renouvelés et rompus par le gouvernement chinois : en 2023, le pape
Francois a approuvé a posteriori la nomination de I'évéque de Shanghai par les autorités chinoises. Plus
récemment, le pape Léon XIV a lui-méme fini par accepter a posteriori la nomination de I'évéque de
Xinxiang, désigné de la méme maniere pendant la vacance du siege apostolique, alors que I'évéque fidele
a Rome, plusieurs fois emprisonné, était encore en charge. Dans les deux cas, ce sont bien évidemment
des prélats philo-gouvernementaux, imposés unilatéralement par Pékin dans le but de contrdler 'Eglise
catholique chinoise. Notons bien qu’il ne s’agit pas ici de deux simples évéques auxiliaires, mais bien
d’évéques résidentiels, c’est-a-dire de pasteurs ordinaires de leur diocese (ou préfecture) respectif, ayant
juridiction sur les prétres et les fideles locaux. A Rome, on sait tres bien dans quel but ces pasteurs ont
été choisis et imposés unilatéralement.

« La Fraternité Saint-Pie X ne vise rien d’autre que cela : le bien des dmes,
et celui du sacerdoce ordonné a leur sanctification. »

Le cas de la Fraternité est bien différent : il ne s’agit évidemment pas pour nous de favoriser un pouvoir
communiste ou anti-chrétien, mais uniquement de sauvegarder les droits du Christ-Roi et de la Tradition
de I'Eglise, dans un moment de crise et de confusion générales oll ceux-ci se trouvent gravement
compromis. Les intentions et les finalités ne sont bien évidemment pas les mémes. Le Pape le sait. De plus,
le Saint-Pere sait pertinemment que la Fraternité, en aucune maniére, n’entend donner a ses évéques une
quelconque juridiction, ce qui équivaudrait a créer une Eglise paralléle.

Franchement, je ne vois pas comment le Pape pourrait craindre un danger plus grand pour les ames du
coté de la Fraternité, que du c6té du gouvernement de Pékin.

14. Pensez-vous que par rapport a la messe traditionnelle, la nécessité des dmes soit aussi grave qu’en
1988 ? Apres les vicissitudes connues par le rite de saint Pie V, sa libération par Benoit XVI en
2007, les restrictions imposées par Frangois en 2021... dans quelle direction va-t-on avec le
nouveau Pape ?

Pour autant que je le sache, le pape Léon XIV a gardé une certaine discrétion sur le sujet, qui suscite une
grande attente dans le monde conservateur. Mais tout récemment, un texte du cardinal Roche sur la
liturgie, destiné initialement aux cardinaux participant au consistoire du mois dernier, a été rendu public.



ey
©@

Et il n’y a pas de raison de douter qu’il ne corresponde, dans ses grandes lignes, a 'orientation voulue par
le Pape. Il s’agit d'un texte tres clair, et surtout logique et cohérent. Malheureusement, il s’appuie sur une
prémisse fausse.

Concretement, ce texte, en parfaite continuité avec Traditionis custodes, condamne le projet liturgique
du pape Benoit XVI. Selon ce dernier, I'ancien rite et le nouveau seraient deux formes a peu pres
équivalentes, exprimant en tout cas la méme foi et la méme ecclésiologie, et pouvant par conséquent
s’enrichir mutuellement. Soucieux de l'unité de I'Eglise, Benoit XVI eut donc & coeur de promouvoir la
coexistence des deux rites, et publia en 2007 Summorum Pontificum. Ce fut pour beaucoup,
providentiellement, une redécouverte de la messe de toujours, mais a la longue, cela provoqua aussi un
mouvement de remise en question du nouveau rite ; mouvement qui parut problématique, et que

Traditionis custodes, en 2021, s’efforca d’endiguer.

Fidele & Francois, le cardinal Roche prone a son tour I'unité de I'Eglise, mais selon une idée et avec des
moyens diamétralement opposés a ceux de Benoit XVI : tout en maintenant I'affirmation d’'une continuité
d’un rite a lautre a travers la réforme, il s’oppose fermement a leur coexistence. Il y voit une source de
division, une menace pour l'unité, qu’il s’agit de surmonter en revenant a une authentique communion
liturgique : « Le bien primordial de I'unité de 'Eglise ne s'obtient pas en “congelant” la division, mais en
nous retrouvant tous dans le partage de ce qui ne peut qu'étre partagé. » L'Eglise « doit n’avoir qu'un seul
rite » en pleine harmonie avec le vrai sens de la Tradition.

Principe juste et cohérent, car I'Eglise n’ayant qu'une seule foi et une seule ecclésiologie, elle ne peut avoir
qu'une seule liturgie qui les exprime adéquatement... Mais principe mal appliqué puisque, logique avec la
nouvelle ecclésiologie postconciliaire, le cardinal Roche congoit la Tradition comme évolutive, et le nouveau
rite comme son unique expression vivante pour notre temps ; la valeur du rite tridentin ne peut donc étre
que périmée, et son usage, tout au plus une « concession », « en aucune maniere une promotion ».

Qu’il y ait donc « division » et incompatibilité actuelle entre les deux rites, voila ce qui est désormais plus
clair. Mais qu’on ne s’y trompe pas : la seule liturgie qui exprime adéquatement, de maniere immuable et
non évolutive, la conception traditionnelle de I'Eglise, de la vie chrétienne, du sacerdoce catholique, c’est
celle de toujours. Sur ce point, 'opposition du Saint-Siege parait plus que jamais irrévocable.

15. Le cardinal Roche a tout de méme Uhonnéteté de reconnaitre qu’il y a encore certains problemes
dans la mise en ceuvre de la réforme liturgique. Pensez-vous que cela puisse aboutir a une prise
de conscience des limites de cetle réforme ?

1l est intéressant de voir qu’apres soixante ans, on avoue encore une difficulté réelle dans I'application de
la réforme liturgique, dont il faudrait pouvoir découvrir la richesse : c’est un refrain que I'on entend depuis
toujours, chaque fois que 'on aborde ce sujet, et que le texte du cardinal Roche n’élude pas. Mais au lieu
de s’interroger sinceérement sur les déficiences intrinseques de la nouvelle messe, et donc sur la faillite
générale de cette réforme, au lieu de se rendre a I'’évidence du fait que les églises se vident et que les
vocations diminuent, au lieu de se demander pourquoi le rite tridentin continue a attirer tant d’ames... le
cardinal Roche ne voit comme unique solution qu'une urgente formation préalable des fideles et des
séminaristes.

Sans s’en rendre compte, il entre ici dans un cercle vicieux : en effet, c’est la liturgie elle-méme qui est
censée former les ames. Pendant presque deux mille ans, les Ames, souvent analphabéetes, ont été édifiées
et sanctifiées par la liturgie méme, sans besoin d’'une quelconque formation préalable. Ne pas reconnaitre
l'incapacité intrinséque du Novus Ordo a édifier les ames, en exigeant encore une meilleure formation,
me parait étre le signe d’'un aveuglement irrémédiable. On arrive en effet a4 des paradoxes choquants : la
réforme a été voulue pour favoriser la participation des fideles ; or ceux-ci ont abandonné I'Eglise en masse,
car cette liturgie fade n’a pas su les nourrir ; et cela n’aurait rien a voir avec la réforme elle-méme !

16. Augourd’hui, dans de nombreux pays, des groupes extérieurs a la Fraternité bénéficient encore de
lusage du missel de 1962. De telles possibilités n'existaient presque pas en 1988. Ne serait-ce pas une
alternative suffisante pour le moment, rendant prématurées de nouvelles consécrations épiscopales ?

La question que nous devons nous poser est la suivante : ces possibilités correspondent-elles a ce dont
I'Eglise et les ames ont besoin ? Répondent-elles de maniere suffisante a la nécessité des ames ?



vly

©
Il est indéniable que, partout ol la messe traditionnelle est célébrée, c’est le vrai rite de I'Eglise qui
rayonne, avec ce sens profond du sacré qu’on ne trouve pas dans le nouveau rite. Mais on ne peut pas faire
abstraction du cadre dans lequel ont lieu ces célébrations. Or, indépendamment de la bonne volonté des
uns ou des autres, le cadre semble clair, surtout depuis Traditionis custodes, confirmé par le cardinal
Roche : c’est celui d'une Eglise ot le seul rite officiel « normal » est celui de Paul VI. La célébration du rite
de toujours s’effectue par conséquent sous un régime qui est celui de I'exception : les adeptes de ce rite
recoivent, par bienveillance gratuite, des dérogations qui leur permettent de le célébrer, mais celles-ci
s’'inscrivent dans une logique qui est celle de la nouvelle ecclésiologie, et elles supposent donc que la
liturgie nouvelle demeure le critére de la piété des fideles, et lauthentique expression de la vie de I'Eglise.

17. Pourquot dites-vous qu’on ne peut pas faire abstraction de ce cadre d’exception ? Du bien ne se
Sait-il pas malgré tout ? Quelles conséquences concretes seraient a déplorer ?

1l résulte de cette situation au moins trois conséquences néfastes. La plus immédiate : celle d'une profonde
fragilité structurelle. Les prétres et les fideles qui jouissent de certains privileges leur permettant d’'user de la
liturgie tridentine, vivent dans 'angoisse du lendemain : un privilege n’est pas un droit. Tant que l'autorité les
tolere, ils peuvent vaquer a leur pratique religieuse sans étre inquiétés. Mais des lors que l'autorité émet
certaines exigences, impose certaines conditions, ou révoque soudain, pour une raison ou une autre, les
permissions octroyées, prétres et fideles se retrouvent en situation de conflit, sans aucun moyen de se défendre
pour garantir efficacement les secours traditionnels que les ames sont en droit d’attendre. Or, comment éviter
durablement de tels cas de conscience, lorsquentre deux conceptions inconciliables de la vie de I'Eglise,
incarnées dans deux liturgies incompatibles, 'une a droit de cité tandis que 'autre n’est que tolérée ?

Ensuite — et c’est sans doute plus grave — la raison de I'attachement de ces groupes a la liturgie tridentine
nest plus comprise, compromettant gravement les droits publics de la Tradition de 'Eglise, et par 1a le
bien des ames. En effet, si la messe de toujours peut accepter que la messe moderne soit célébrée dans
toute I'Eglise, et si elle ne réclame pour elle-méme qu’un privilege particulier, lié & une préférence ou a un
charisme propre, comment comprendre que cette messe de toujours s’oppose irrémédiablement a la messe
nouvelle, demeure l'unique véritable liturgie de toute I'Eglise, et que nul ne peut étre empéché de la
célébrer ? Comment savoir que la messe de Paul VI ne peut étre reconnue, parce qu’elle constitue un
¢éloignement considérable de la théologie catholique de la sainte messe, et que nul ne peut étre contraint
a la célébrer ? Et comment les ames sont-elles efficacement détournées de cette liturgie empoisonnée,
pour s’abreuver aux sources pures de la liturgie catholique ?

« La Fraternité est tout simplement, dans des circonstances qu’elle n’a pas choisies,
un moyen privilégié de rester fidele a UEglise. »

Enfin, conséquence plus lointaine qui découle des deux précédentes, la nécessité de ne pas compromettre,
par un comportement qui dérange, une stabilité fragile, réduit de nombreux pasteurs a un silence
contraint, lorsqu’il s’agirait de s’élever contre tel ou tel enseignement scandaleux qui corrompt la foi ou la
morale. La nécessaire dénonciation des erreurs qui démolissent 'Eglise, exigée par le bien méme des dmes
que menace cette nourriture empoisonnée, s’en trouve paralysée. On éclaire en privé I'un ou I'autre, quand
on arrive encore a discerner la nocivité de telle ou telle erreur, mais ce n’est plus qu'un chuchotement
timide, ou la vérité peine a s’exprimer avec la liberté requise... surtout lorsqu’il s’agit de combattre des
principes tacitement admis. La encore, ce sont les ames que I'on n’éclaire plus, et qu’on prive du pain de
la doctrine dont elles demeurent pourtant affamées : avec le temps, cela modifie progressivement les
mentalités, et conduit peu a peu a l'acceptation générale et inconsciente des différentes réformes qui
touchent la vie de 'Eglise. Envers ces ames aussi, la Fraternité ressent la responsabilité de les éclairer et
de ne pas les abandonner.

Il ne s’agit pas de lancer des reproches, ni de juger quiconque, mais d’ouvrir les yeux et de constater les
faits. Or, nous sommes bien obligés de reconnaitre que, dans la mesure ou l'usage de la liturgie
traditionnelle demeure conditionné par I'acceptation au moins implicite des réformes conciliaires, les
groupes qui en jouissent ne peuvent constituer une réponse adéquate aux nécessités profondes que
connaissent 'Eglise et les ames. A l'inverse, pour reprendre une idée déja exprimée, il faut pouvoir offrir



ey
©@

aux catholiques d’aujourd’hui une vérité sans concession, servie sans conditionnement, avec les moyens
d’en vivre intégralement, pour le salut des ames et le service de toute I'kEglise.

18. Cela dit, ne pensez-vous pas que Rome puisse se montrer plus généreuse a Uavenir, vis-a-vis de la
messe traditionnelle ?

Il n’est pas impossible que Rome vienne a adopter a I'avenir une attitude plus ouverte, comme cela s’est
déja produit en 1988, dans des circonstances analogues, lorsque le missel ancien fut octroyé a certains
groupes pour essayer de détourner les fideles de la Fraternité. Si cela arrivait a nouveau, ce serait tres
politique et tres peu doctrinal : le missel tridentin est censé étre utilisé exclusivement pour adorer la
majesté divine et nourrir la foi ; il ne saurait étre instrumentalisé comme un outil d’ajustement pastoral, ou
une variable d’apaisement.

Cela dit, une bienveillance plus ou moins grande ne changerait rien a la nocivité du cadre décrit plus haut,
et ne modifierait donc pas substantiellement la situation.

Par ailleurs, le scénario est en réalité plus complexe : & Rome, le pape Francois et le cardinal Roche ont
bien constaté qu’en élargissant I'usage du missel de saint Pie V, on déclenche inévitablement une remise
en question de la réforme liturgique et du Concile, dans des proportions génantes et surtout incontrolables.
11 est donc difficile de prévoir ce qui se passera, mais le danger d'un enfermement dans des logiques plus
politiques que doctrinales est réel.

19. Que voudriez-vous dire spécialement aux fideles et aux membres de la Fraternité ?

Je voudrais leur dire que le moment présent est tout d’abord celui de la priere, de la préparation des coeurs,
des ames et aussi des intelligences, en vue de nous disposer a la grace que ces consécrations représentent
pour toute I'Eglise. Cela dans le recueillement, dans la paix et dans la confiance en la Providence, qui n'a
jamais abandonné la Fraternité et qui ne va pas 'abandonner a présent.

20. Espérez-vous toujours pouvoir rencontrer le Pape ?

Oui, certainement ! Il me semble extrémement important de pouvoir m’entretenir avec le Saint-Pere, et il
y a bien des choses que je serais heureux de partager avec lui, que je n’ai pas pu lui écrire.
Malheureusement, la réponse recue de la part du cardinal Fernandez ne prévoit pas d’audience avec le
Pape. Elle évoque en revanche la menace de nouvelles sanctions.

21. Que va faire la Fraternité si le Saint-Siege décide de la condamner ?

Tout d’abord, rappelons que dans de telles circonstances, d’éventuelles peines canoniques n’auraient
aucun effet réel.

Cependant, si elles devaient étre prononcées, il est certain que la Fraternité, sans amertume, accepterait
cette nouvelle souffrance comme elle a su accepter les souffrances passées, et I'offrirait sincerement pour
le bien de I'Eglise elle-méme. C’est pour I'Eglise que la Fraternité travaille. Et elle ne doute pas que si une
telle situation devait se produire, cela ne pourrait étre que temporaire ; car 'Eglise est divine et Notre-
Seigneur ne 'abandonne pas.

La Fraternité continuera donc a ceuvrer de son mieux dans la fidélité a la Tradition catholique, et a servir
humblement 'Eglise en répondant aux nécessités des ames. Et elle continuera a prier filialement pour le
Pape, comme elle I'a toujours fait, en attendant de pouvoir étre un jour délivrée de ces éventuelles
sanctions injustes, comme cela fut le cas en 2009. Nous sommes certains qu'un jour, les autorités romaines
reconnaitront avec gratitude que ces consécrations épiscopales auront providentiellement contribué a
maintenir la foi, pour la plus grande gloire de Dieu et le salut des ames.

Entretien donné a Flavigny-sur-Ozerain le 2 février 2026
en la féte de la Purification de la tres sainte Vierge



	Entretien avec le Supérieur général  de la Fraternité Sacerdotale Saint-Pie X
	« Suprema lex, salus animarum »

